## 目录

# 召会的治理与圣徒的成全

第一章 活在灵中而消除天然难处

第二章 破坏一的十条蛙虫

第三章 需要牧养和教导以成全圣徒

第四章 如何成全圣徒

第五章 如何治理召会

第六章 关于召会事奉的问答

第七章 神完成的话-基督在我们里面

第八章 抛开仪式在灵里事奉

第九章 在爱中配搭

## 第一章 活在灵中而消除天然难处

回目錄 下一篇



从历史看见主对召会之路的印证

我们对于召会的路、召会的立场,不光在道理上清楚,并且从已过的经历或历 史, 也能证明这条路、这个立场是对的。可以说, 在已过四、五十年, 我们 看得彀多:无论在台湾、东南亚,甚至在欧洲、美洲,这几十年来,凡对这 条路、这个立场发生异议、出问题的,结果都不太好。我于一九二五年四月 得救, 得救后不到三个月, 就读到倪弟兄的文章。那时, 我不满二十岁, 倪 弟兄仅仅比我大两岁,他写的文章就已经登在基督教的『晨星报』刊物中。 因着爱主, 渴慕读属灵书报, 我读到倪弟兄的文章, 就非常受吸引, 觉得在 整分报的一、二十个著者中,倪弟兄的文章最特别。后来他出版『基督徒报 』, 我写信问他关乎属灵与圣经的事: 从那时起, 我们两人就开始通信。其 中一期『基督徒报』还刊登了我的问题和他的答复。总之,从那时起我们就 有接触。七年后, 一九三二年, 我虽已经脱离原来所在的那个公会, 但仍盼 望他们能请倪弟兄来讲道,就向他们推荐倪弟兄。因着他们对我印象良好, 就接受我的推荐,请倪弟兄来讲道。我个人也写信给倪弟兄,请他务必来。 那是我们两人头一次见面。和他见面后,我发现他不光有真理,并且让我碰 着灵,叫我得着生命的供应。就在那时候,我在生命上,在属灵方面,有一个 转机。而后, 主在烟台兴起召会, 那是北方最早的一个召会。一九三二年七 月间, 我在自己家的客厅开始擘饼聚会。这聚会一起头就有主的祝福; 很希 奇,开头只有少数人,以后人数一直增加,到了第二年夏天已近一百人,只 好另租房子作会所。一九三三年四月间, 倪弟兄又来访问烟台, 我们两人的 交通就更多了。那时,我里头的负担很重,觉得主要我放弃职业,全时间事 奉祂。然而我对这样的事明白得很少, 倪弟兄虽然明白得很多, 但他不直接 把一切都告诉我。凡和倪弟兄接触的人都知道,他更愿意人从主接受引导。 到八月间, 正当我为放弃职业这事与主挣扎时, 倪弟兄给我一封信, 对我说, 『常受弟兄,关于你的前途, 我觉得你应当全时间事奉主。你感觉如何, 愿 主引导你。』那封信来到,对我是个极大的鼓励。

八月底我离开职业,十月去了上海,在倪弟兄家作客,住了差不多四个月。从那时起,我里头很清楚,我不是跟随倪柝声弟兄这个人,我是在他身上看见主。我清楚看见,他所带的这条路是主今天要走的路。那时我就下决心,选择这条路,走这条路。至今,已近半个世纪,我没有懊悔过。我感谢主,祂始终保守我在这条路上。在这近五十年内,我看得很多。有的人开头的时候很好,非常佩服这条路,但过了一段时间就出事,先在这条路里闹意见,然后从这条路出去。我愿意见证,我看见那些和召会出事的,没有一个蒙福,甚至在属灵方面无路可走。这不是批评,而是历史。

从台湾召会的历史来看,一九五七年史百克(T. Aust, n~Sparks)弟兄第二次 来访, 至今有二十多年。我们看见, 这二十多年来在台湾所发生的事, 离开 的人几乎没有一个有祝福。那些走灵恩道路的人结果如何呢? 当时宣称看见 『丰满基督的异象』的人,喊得很响亮,现今也都不知去向;可以说,几乎 等于零。说到我们在美国的历史,已过有许多热心为主的基督徒进入召会, 他们进来时很绝对, 但是过了一段时间,在召会中出事情, 就一班一班的出 去了。我算一算,最少有五班人,他们都是出类拔萃的人,既会讲,又会写 . 但他们离开的后果是没有路;他们自己心里也清楚,无路可走。神在宇宙 中的定律、原则乃是:主的路只有一条。宇宙是一元的,不是二元的,一切 都是一。神把这个一元摆在婚姻上,就是一夫一妻。人绝不可以有两个丈夫 , 也不可以有两个妻子, 否则就违反神的定律。今天召会也是一元的, 一个 身体,一个召会。召会在宇宙中,无论在甚么地方出现都是一,也都只有一 。所有不守住这『一』的原则的人,都要失去主的同在。在南洋也是如此。 召会在马来西亚已有三十几年的历史, 在这三十几年内, 凡是和召会出事的 , 或因为有异议而离开的,后果都是没有祝福。印尼的弟兄们也知道, 凡是 诚诚实实、规规矩矩在召会中的人, 有平安也有祝福; 所有出事离开的, 都 失去祝福。特别是那些想来召会里得一点甚么再出去的、没有一个蒙祝福。

这一切足证这条路乃是一元的, 这个立场是一元的立场。然而这并不是说, 你我已经完全,作得很好了。不,我们实在要承认,我们仍有亏缺,有差错 。但你我的错,是你我自己的事;这条路还是主的路,这个立场还是主的立 场, 祂是一元的。从消极一面说, 我们要感谢主, 虽然我们有错, 还蒙祂怜 悯,被保守在这条路上。从积极一面说,我们的确因为走在这条路上而蒙主 祝福。想想看, 五十多年前, 倪柝声弟兄有负担为主工作, 就开始出版文字 ;他当时虽然年轻,却大大蒙主使用。这么一个中国土生土长的青年人,在 西教士眼中算不得甚么的人, 竟叫中国蒙了何等大的祝福。我作基督徒这么 多年,从没有看见另一个人的工作,像倪弟兄那样蒙主祝福。以后我们离开 大陆到台湾。我初到台湾时,一家十口,加上两个不能辞掉的用人,总共十 二口, 挤在十六个榻榻米大的房子里。那时我扫兴到了极点,觉得在台湾无 事可作。有一天, 我躺着看天花板, 听着外面的木屐声, 对自己说, 『我来 这里作甚么? 』里面真是灰心。后来主对我说, 『你起来, 搭火车从台北一 直到高雄,凡是有弟兄姐妹的地方,你都去访问。』于是我从北到南,一地 一地的跑。回来后, 我告诉弟兄们: 『台湾这里还有工可作, 我们在这里开 工罢!』虽然那时局势很紧张,但是我们不管别的,只尽力传福音。我们在 台北重要的路口、车站、大街小巷张贴福音标语。台北市人口有多少,我们 就印多少福音单张, 挨家挨户分送, 并且安排了福音队游行。福音因此传开 了。今天台湾有好些长老、执事,都是那段时间传檑音带进来的。从一九四 九到一九五五年,仅仅六年的时间,我们的人数从开头的三、四百人,增加到 将近三万多人。当时,虽然台湾各公会、西教士都反对我们,但他们也承认, 在台湾岛上, 我们的工作最有功效, 最蒙祝福。不过他们说, 『虽然好, 只是 香膏里有一只死苍蝇。』他们所说的这只死苍蝇,就是一地一会的召会立场 ;那是他们无法接受的。一九六一年底,我第三次到美国,主带领我长期住 下。当初倪弟兄在中国兴起来,只是一个青年学生,但主大大的使用了他。 我到美国时,已经快六十岁。一个中国人,只在幼年时学过一点英文,完全没 有在美国受过教育, 到那里能作甚么? 然而, 主就是祝福。现在全美国有七 十多处召会。不仅如此,主的恢复很快的从美国影响到欧洲、南美洲,再影 响到澳大利亚、纽西兰、也影响到非洲。可以说在五大洲、多少都有主的见 证。

这里的点是,我们能作甚么?我们不是大人物,不是出类拔萃的人,我们甚么都不是;我们不过是无名小卒,但主祝福祂自己这条路。这条路是祂自己的,这个立场也是确定的。凭着这一个,主祝福了我们。

#### 今日的急需是活在灵中

这些年间,在这条路、这个立场上,主一再释放祂的丰富。我们不能不敬拜主,因为路是正确的,立场是对的,其中还有真理和生命的丰富。现在我们的急需,乃是要活在灵中。我们的灵要加强,生命的见证要明亮。各地圣徒应当有明亮的见证,如同金灯台在众人中间照耀;故此,我们非在灵上加强不可。我们的灵得加强,在生命上有增长,生命的光自然就照耀在众人中间。现在,路是对的,立场是正确的,主也把丰富释放给我们;问题在于我们的灵强不强,生命有没有长大。从一九二二年至今,已经五十七个年头;经过半世纪以上的考验和试验,无论在中国,在南洋,在西洋,在欧美,在非洲,都能证明这条路是对的,一点也没有问题。这条路是正确的,是试验过的,能经得起考验,没有法子打倒,也没有法子否认的。经过各样的打击、反对,今天这条路还在主的祝福之下。所以,主一再的把祂的话语释放出来,并且一年比一年更丰富。然而,关键在于各地长老、同工、带头的弟兄姐妹,怎样加强灵,运用灵,应用这些丰富,让这些丰富能消化在各地召会中,使弟兄姐妹在生命上长大。这是今天的需要。

主给我看见,我们必须作一个特别的工作,就是不要再带弟兄姐妹注意别的事,只在各地召会注意灵的加强和生命的长大。生命读经的真理亮光要继续释放,丰富要继续供应。但在操练实行上,各地召会一定要转向灵;众人灵要强,生命要长大。这是我们今天所缺乏的。问题不是路不对,不是立场不正确,更不是没有丰富,乃是各地带头的人如何应用。要应用这些丰富,一定要回到灵中;灵要强,生命要长大,生命要丰盛。

恐怕有人有错误的领会,以为我们所题到的加强灵,仅仅是指在聚会中喊喊 叫叫,能讲道,能释放祷告。实在说,这不是灵的加强。灵的加强乃是说, 无论大事小事, 随时随处, 都照着灵生活行动。不在灵里, 就不行动; 我们 一切的行动都要凭着灵。今天最讨主喜悦的就是这一件事。我们要活在灵中 ,就必须是个爱主的人。我们必须常常对主说,『主,我爱你,因为我爱你, 所以我体贴你的心意,要以你作我的生命。主,你就是灵,住在我灵中,我 愿意在灵里生活行动,符合你心所愿。』这是最讨主喜悦的事,却是我们中 间最缺少的事。在灵中乃是生命的问题,生活的问题。我们要学习天天活在 祷告的灵里,一祷告就摸着灵。很可惜,我们常常祷告都摸不着灵,因为我 们不习惯在灵里祷告, 反而在心思里, 在记忆里, 在情感的兴奋里祷告。还 好主有怜悯,虽然许多时候我们祷告开头并不在灵里,但我们若继续祷告, 就会将自己祷告到灵里。我们一祷告到灵里,就碰着主,享受主,与主联为 一灵:这样就能活在祷告的空气里。活在祷告的空气里,不光是在祷告时活 在祷告的空气里,更是在平日生活里,即使外表上没有祷告,也活在祷告的 空气里。这意思是,我们要整天祷告。不住的祷告并不是从早到晚,为千千 万万件事祷告, 而是全人在祷告的灵里; 无论传讲信息、和弟兄姐妹交通, 甚至作生意、教书、办事,完完全全是在灵里摸着主而生活行动。我们非常 缺少这种光景。两千年来,主所盼望的就是这个。要得着这个非常不容易, 因为历代以来, 有太多东西顶替了这件事。

我们很自然的就活在『顶替』里,因为我们是生在『顶替』里,长在『顶替』里,而习惯活在『顶替』里。我们各面受的教育、栽培、薰陶、影响,把我们培植到一个地步,叫我们不需要神还能活着。我们在神之外,在灵之外,还能活得很好,还能作个好人。其实,这样远离神乃是罪,是最大的背叛。没有得救的人不信主是罪.得救的人不活主、不凭主活着也是罪。神给不信的人一个命令:『当信靠主耶稣,』(徒十六31,)这是惟一的一条诚命;人得救后,神也给人一条诚命:『照着灵而行。』(罗八4。)

照着灵而生活行动,就是活基督,活出基督。可惜我们每个人天天都在犯这条诚命,因为我们直到今天还没有时时刻刻、随时随地,凡事照着灵生活行动。这个道我们听懂了,很赞成,也很受感动,但我们在实际生活中,还活在各种顶替里,并不在灵里。我们应当相信,若是我们真活在灵里,照着灵生活行动,我们天然的难处、毛病、短处就统统过去了。因为天然的难处、过错、短处,都在我们自己里,不在灵里。

#### 必须消除天然的难处

人的天然有许多难处、短处和错处。根据已过五十年的历史,我得到一个铁 律:一个地方召会能蒙祝福,不在乎有能讲道的人,也不在乎有能干的人。 我在美国对弟兄姐妹说, 『感谢主, 现在美国各地召会中两种人没有了, 一 种是驴子,一种是猴子。』召会是羊群,我们大家都是羊;但很不幸,常常 有驴进来, 比别人都高, 又跳又踢; 也常有猴子来, 又聪明又会耍花样。召 会中一旦有驴子或猴子,真是把大家害苦了。召会能蒙祝福,不是因为有大 驴子、小猴子, 乃在于有一群羊, 只要有这么一班人, 祝福就来了。你或许 会想,因为你不是大驴子,也不是小猴子,所以这些年来很蒙思。我们都不是 大驴子、小猴子; 但我们还得低下头承认, 我们虽然是羊, 不是驴子、猴子 ,里头却有驴脾气,也会耍猴把戏。在召会中,我们常常一面闹驴脾气,一 面耍猴把戏。加拿大有一处召会,多年来没有办法往前;但这几年主兴起环 境, 驴子和猴子都一个个走了, 那个地方不再有驴子、猴子, 只有一群小羊 。外人说, 那里没有带头的, 怎么会有祝福; 但现在那里的召会却相当蒙主 赐福。那里的弟兄们既没有讲道的恩赐,也没有治理的本事,只好常常与主 交通,也彼此交通。他们彼此间没有疙瘩,没有怪脾气,结果就带进主的祝 福。因着主的光照,我们都看见这条在一的立场上合乎神心意的路, 也知道 别的路是死路,所以非走这条路不可。然而,我们绝不能单独走这条路,乃 必须和别人一同走: 既要和别人一同走, 就没那么容易。自己一个人, 怎么 走都可以,但四个人抬一个轿子,就不容易了。肩膀高低不同,走路快慢不 同,脾气也不同;四个人抬一个轿子,众人的怪脾气立刻显出来。

若是一处召会有四位长老,有年长的也有年轻的,这四位长老应该彼此完全 敞开,完全平等。若有人说,『我是第一,其他三个在我之下;我是独一带 头的, 其他三个都得听我的。』这是不可以的, 一定没有祝福。即使路走对 了, 立场站对了, 但涌流不出祝福。只要有人倚老卖老,那灵就没法作工。 几位长老,不管是年长的、年轻的、强的、弱的,既然一同负责,就该站在 平等地位上,凡事彼此交通,彼此敞开。若是几个人一同负责,却不能平等 在一起, 敞开交通, 而只是彼此将就, 避免争吵, 这种光景表面没事, 灵里 却行不通。人在社会上能玩聪明,但在召会里不行。在召会里玩聪明,就是猴 子耍把戏。靠聪明、把戏作事,就像雪里埋尸,顶多四个月,春天一到,雪 溶自暴。所有玩聪明耍把戏的,都是骗人骗己;过一段时间,召会中的圣徒 都会知道这人不真、不诚、不忠。召会生活是天长地久的事,一个人是甚么 心地, 甚么光景, 都无法隐藏。所以, 最智慧的办法就是敞开, 不隐藏; 赞 成就是赞成,不赞成就是不赞成:既不闹意见,也不装客气,完全将自己敞 开、摆出来。千万不要在召会中耍手腕, 用聪明。众人在一起配搭, 没甚么 好隐藏的, 也没甚么不可敞开的。必须没有驴子, 没有猴子, 也没有怪脾气 ,完全是小羊在一起,才能有真实的交通,才能一同祷告。否则,我们一同 祷告还是敷衍, 还是唱戏; 灵不通, 心不合, 没有真实的和谐, 祝福很难临 到。当我们真活在灵中,就不耍聪明,也不会糊涂。你里头清明的灵如同嗅 觉,人一到你面前,你就知道他真实的光景。在主的工作上,在召会的治理 上,在牧养带领圣徒时,智慧聪明完全没有用,只会散布死亡。耍聪明就是 骗人,你若以聪明对待弟兄姐妹,或早或晚每一个人都要被你得罪。要待人 以诚,就是待人以灵,没有把戏,没有聪明。愿我们都忠忠诚诚的活在灵里 , 主有引导就作, 没有引导就不作。不要为别人的喜欢而作; 人若不接受你 的话,就不要说:人若不向你敞开,你也不说。不说,不是因为你耍聪明, 乃是你在灵中。灵引导你不说, 你就不说; 灵引导你说, 你就说。以我自己 为例,我对弟兄们没有一点隐瞒,既不用智慧,也不耍聪明,更不与弟兄们 闹意见,但我是敞开的,是平等的,是完全摆出来的。若是大家都如此,灵 就能在我们中间行得通, 祝福就来了: 负责弟兄的话语能受圣徒敬重, 并在 圣徒中间能建立起属灵的信任。总而言之,只有活在灵中才是路。

一九七九年十月二十二日讲于菲律宾马尼拉

## 第二章 破坏一的十条蛙虫

上一篇 回目錄 下一篇



读经: 诗篇一百三十三篇

一内同居何等的善. 何等的美

诗篇一百三十三篇清楚的说到. 一个地方召会如何蒙祝福。第一, 有上好的油 流淌:第二,有黑门的甘露降下。(2~3。)这是神给召会的祝福,这个祝 福就是生命, 这生命也就是神自己。这篇诗所题的都是对称的: 在这篇诗里 有两种东西、两种光景和两个结果。两种东西是上好的油和黑门的甘露。两 种光景是善和美,两种结果是流淌和降下。借着这篇诗,我们可以看见,一 个地方召会如何蒙神祝福。一个地方召会的蒙福,乃在于『和睦同居』。( 1。) 这里所说的和睦,乃是一幅召会真正的一的图画。一比合一更高,有一 就不需要合。我们可以说,召会的蒙福在于『一内同居』。你可以根据这篇 诗所描述的, 看看你所在的召会, 是一还是分? 召会有了一, 就有上好的油 流淌,也有甘露降下。一个地方召会能否蒙祝福,关键系于长老们。长老们 有一, 弟兄姐妹都要唱诗赞美。长老们若没有一, 全召会都要受苦; 生命无 法长大、召会也不能积极往前。所以、我们服事召会、首要的就是要有一。

## 破坏一的十条蛙虫

多年来, 我们蒙保守在召会正确的一里,这全是主的怜悯。在这条路上, 一 面说,虽然有不少人倒下去,但我们还在,我们为此敬拜祂。另一面,我们也 承认, 我们有许多地方不一。不论我们是在那一个召会聚会. 都该问问自己 所在的召会,是否有真正的一。不要问你所在的召会好不好,要问到底有没 有一。各地方召会都有一,但我们的一多半是残破的,因为我们的一里蛀虫 太多,各地召会的一都被吃到只剩一层皮。所以本篇信息,我们要好好来看 甚么是破坏一的十条蛀虫,并且要把这些蛀虫一一『拉』出来。

控制控制就是以为自己是头号长老,是长老中的第一位,把其他长老看作帮忙的助手。这是一条大蛀虫,许多地方召会的一就是被这条蛀虫吃掉。虽然名义上有几个人在责任里一同配搭,但是碰到事情,有的人心里早有定见,却问别人有何建议,这不过是虚应故事。这条蛀虫叫一受到破坏,绝对要不得。在召会中,谁要为首,谁就是破坏一的祸首。或许你说,在召会中人多口杂,没有控制难免会乱。是的,为了让召会有秩有序,必须要有治理,但治理不是控制;控制这事绝对作不得。在召会中,你不要老是作出主意、定规矩的人。召会中若有事要定规,一定要摆在众长老中间,大家一同祷告,祷告透了再交通,交通透了再定规,这是杀死第一条蛀虫的方法。

#### 二坚持己见

几乎每一个人都有坚持已见这条蛀虫;这条蛀虫很弯曲,所以相当难办。比方,你摆出来的事,在长老们当中通不过,你表面虽然不争,但私下还是照着自己的办法作,这就是坚持已见。坚持已见的人,若是他所题出的事不被认同,他心里会说,『算了罢,』然后坐着不讲话,不发表意见,也不交通了。这样不交通,是向弟兄们关门。等到有一天,别人的意见作不通了,他就说,『我早知道作不通。』负责弟兄们在一起不能这样,乃要学习题事情,却不坚持已见。在交通中,我们可以题事情,但不可以有意见。比方,排椅子怎么排都好。如果有人主张把椅子排得四脚朝天,你受得了么?要保守一,不被蛀虫咬,就得学习没有意见。在召会中要保守一,必须学习绝对没有意见。不要以为意见是小事,如果在这点上出问题,前面几条蛀虫都会爬出来。只要不是淫乱、犯罪、拜偶像的事,我们都要尽力维持一,不发表意见。有一次,我们五个人开车去一个地方,在一个三岔路口前停下来,其中四个人开始讨论该走那条路。他们讨论了四十分钟,还没有得到结论。我只好说,『你们为甚么讨论这么久?走那一条路都好。若是没有停车讨论,现在已经到了。』各地召会有没有一内同居,长老聚会是个大试验。

几乎没有一个地方,长老聚会不吵嘴的。长老们在一起就像夫妇一样,很少不吵嘴;只要意见不同,看法不一,即使不吵嘴,也很难心平气和。然而要当心,我们的意见虽是小蛀虫,却会蛀掉我们的一;所以要学功课,不要和弟兄们闹意见。

#### 四驴脾气

驴脾气就是不服人,只认为自己高明。几乎个个基督徒都想出类拔萃,不甘作小绵羊。有的弟兄一直认为自己比召会中现有的长老更有资格作长老,这是驴脾气。有的弟兄就是不愿作长老,这也是驴脾气。他说,『只要那位弟兄作长老,我就不作。』我们都是从亚当生的,都有驴脾气,所以真是难办。若是驴在羊群中,自认高人一等,又踢又跳,羊群定规受害。

#### 五空中蜻蜓

有的人像空中的蜻蜓,乱飞乱撞。他作长老,不知有多少人被他撞死。这样的人到处开炮,把圣徒间的一都打掉了。

#### 六猴把戏

召会中也有不少弟兄耍猴把戏,耍聪明。多年来,我们在召会中看得彀多了,受的苦也不少。有些地方召会的一,被猴把戏这条蛀虫吃到只剩半张皮。我们在主祝福的路上本该相当兴旺,但因着有人耍把戏,我们的一就被蛀虫吃掉了,以致失去了该有的祝福,真是令人心痛!

#### 七耍手腕

在召会中,越诚实、简单越好。当然我们需要有智慧,知道何时该说话,何时不该说话。然而,千万不要耍手腕;一耍手腕就如雪里埋尸,雪一溶化,尸藏不住就暴露出来。耍手腕是给魔鬼留地步;有的人玩弄手腕惯了,自己还不觉得。我们必须忠诚、忠实,以诚待人,以灵待人。我们越在灵里就越简单。简单的人,召会中弟兄姐妹对他属灵的信任就能逐渐建立起来。信任一来,祝福就来。圣徒若是失去对负责弟兄的属灵信任,召会就会失去祝福。

#### 八逃避难处

我们在召会中不该制造难处,也不该逃避难处。有的人一遇到难处就逃避, 让别人去担难处。你越逃避难处,难处越大。在召会里,不可能没有难处。 难处来了,我们要带到主面前祷告,并且与弟兄姐妹一同祷告,一同应付, 把难处吃掉,使难处成为我们的食物。(参民十四9。)不要用手腕、耍花 样来解决难处;否则难处会更多,召会所受的亏损会更大。

## 九耍小聪明

我们该有智慧,但绝不要耍小聪明。治理召会,需要有从上头来的智慧。小聪明最害事,常在不知不觉中把许多难处带进召会,我们不可不慎。

## 十自居地位

自居地位就是有人在召会中自居使徒,自居长老。有的人从一地刚开始有召会的见证,就发热心服事,自封长老。他真的以为,他不作长老,谁还能作长老?同工去服事,只好迁就,服事就不顺畅。有该作长老而不作长老的,又有不该作长老而自封长老的,这就是有些地方召会不能刚强起来的最大原因

以上十条蛀虫,就是为害召会,使召会的一受伤害的十种内在因素。我们若不提防,让这十条蛀虫天天吃,召会的一就会被破坏无遗。蛀虫可怕之处,在于表面看不出来,等到看出来时已经来不及了。无论是在家庭中,或在召会中,一是最要紧的,绝不可以受伤害。一旦一受到伤害,膏油就不流淌,甘露也不降下。有些召会不蒙祝福,就是因为一受了伤。我们若认真对付这些蛀虫,不要几个月,召会定规大大蒙福。夫妻间的一若不受伤,家庭定规蒙福;召会中的一若不受伤,即使没有特别有恩赐的人,也能蒙福。愿主怜悯我们,叫我们有警觉,除去这十条蛀虫,使召会真正在一内同居,而得着神命定的祝福。

一九七九年十月二十二日讲于菲律宾马尼拉

原刊于一九八0年八月『话语职事』第八期

## 第三章 需要牧养和教导以成全圣徒

# 上一篇 回目錄 下一篇



读经: 提摩太前书三章二节, 九节, 彼得前书五章一至三节。

#### 使徒和长老是作同一件事

我们经常把使徒和长老二者分得清清楚楚: 使徒是为着各地的, 长老是为着 一地的: 使徒是身体的. 长老是地方的。我们把这事分得很清楚. 一面说是 对的, 但另一面说, 也要小心, 不要有不准确、走样的领会。事实上, 长老 和使徒这两班人是作同一件事,就是一面牧养神的群羊,一面建造召会。这 两班人所作的是同样的事,使徒能作的,长老也应该作;长老乃是执行使徒 们所要作的,并接续使徒们所作的。

由于解经的缘故, 我们需要把使徒和长老的职任解释清楚: 当人领会时, 却 有如切豆腐一样、切得一清二楚。然而、领会真理毕竟不像切豆腐。头和身 子虽有分别, 却是不能切开; 一切开, 生命就结束了。我们领会真理时, 需 要记住真理有不同的方面和项目, 应当彼此有分别; 若没有分别, 就像人不 分辨头和身子,不分辨眉和眼睛,那就错了。但另一面,真理也不应当割开 . 就像不该把头和身子割开一样。一面, 长老们所作的和使徒们所作的有分 别:但另一面,根据我多年经历的观察,这两班人实实在在就是作同一件事 。若是使徒们有时间,他们就要作长老们所作的事。若是使徒们没有时间, 就需要一班长老们接续、执行、完成使徒们所要作却没有时间作的事。为这 缘故,圣经给我们看见,一个人可以兼作长老和使徒,彼得就是这样一位使 徒兼长老: (彼前一1, 五1:) 因为使徒和长老是作同一件事。

人的头脑很麻烦,有时不知分辨真理,有时又把真理切割得太清楚。人都以为 使徒有高超的权柄, 长老在使徒的权柄之下: 使徒是高的, 长老是低的。其 实,按主耶稣在马可福音所说的话,信徒中间没有高低。若有人想要为首, 就必作众人的奴仆。(十44)但是今天,不要说在基督教里,连在我们中间 ,都把使徒高举到神圣不可侵犯的地位。所以,没有人敢说自己是使徒,因 为使徒太高了。另一面,又因人把长老看作在使徒以下,众人以上,所以在地 方召会中, 若有人作了长老, 就如同作了官, 而且不是作小官, 是作一人之 下、众人之上的大官。盼望我们今天都把真理领会得清楚,把错误的观念打 掉。凡是信主的人,个个都能作使徒。如同在学校里,虽然是教师教学生. 并且只有教师能教, 但这不是说教师一直能, 学生永远不能。等学生读完书 ,毕业以后,可能比教师还高明。同样的原则,在召会中信徒个个都能作使 徒。使徒到各地是要成全圣徒作使徒所作的事,就像教师成全学生将来能作 教师。比方,有一位数学教师的教学是要成全学生懂数学,并且有一天能教数 学。一班四十个学生毕了业,将来就该产生四十位数学教师。同样的,一个 使徒作工几年, 应该有许多使徒被成全出来。所以, 使徒不是看头衔和地位 ,乃是看他的所是和所作;能作成全圣徒的事就是使徒,不能作的就不是使 徒。同样的,个个弟兄都能作长老,而且个个弟兄都必须作长老。一个召会 如果只有三位长老,其他的都是小萝卜头,这个召会是可怜的。盼望有一天 ,一个召会中有许多弟兄都能作长老。然而,召会中不可能个个都作长老. 如果个个都作长老,个个都是老资格,就表示没有初信的人。一所学校里若 都是老师, 没有学生, 证明这个学校办得不好, 没有学生就读。若是学校办 得好,必定教师多,学生也多。同工们出去,无论到那里作工,都该盼望弟 兄们能作使徒,这就是成全圣徒。若是使徒们作不出毕业生,长老们也作不 出毕业生、召会就不会有前途。

使徒、长老和信徒是一式一样的,没有两样。使徒出到各地,是要帮助每一个人都作使徒,好像教师帮助每一个学生都作教师。使徒这个名称,没有甚么特别崇高的意思。在原文里,使徒就是受差遣的。比方,一位弟兄受托到某处拿东西,他就是受差遣的。使徒是受神差遣的人。我们受基督教错误观念的遗毒,有组织和阶级的观念,无形中就封使徒作了大官。天主教也是把使徒彼得高举到教皇的地位。实在说,作使徒和长老的都是作奴仆。主耶稣明说,『但你们中间不是这样;反倒你们中间无论谁想要为大,就必作你们的介役。』(太二十26。)彼得也说,作长老的人『不是作主辖管所委托你们的产业. 乃是作群羊的榜样』。(彼前五3。)

#### 长老们要牧养和教导

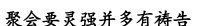
圣经启示,长老的工作是牧养神的群羊,并教导神的儿女。(彼前五2,提前 三2, 五17, 多一9。)长老要牧养、教导神的儿女, 人就必须对。新约圣经题 到长老时, 最注意的是人要对, 要无可指责。(提前三2~7, 多一6~9。)无可 指责并不是一点没有犯错,乃是说,即使有错,别人还觉得不需要指责。保 罗在提前三章题到,作执事的要用清洁的良心持守信仰的奥秘。(8~9。)清 洁的良心是内在的事, 无可指责是外面的事。从外面看, 在人眼中,长老应 该是无可指责的人; 从里面看,长老应该对得起自己的良心,良心应该清洁 。此外,还要持守信仰的奥秘。我们的信仰有一个两层的奥秘:基督是神的 具体化身,以及召会是基督的彰显。神的奥秘就是基督,基督的奥秘就是召 会: (西二2, 弗三4~6:) 运就是我们信仰的奥秘。我们每一个人都要清楚 并持守这事。所以作长老、执事的弟兄姐妹,对信仰的奥秘应该非常通透,非 常了解,能讲给别人听,也能持守。长老牧养神的群羊,这牧养包括照顾, 供应粮食; 正如牧人照顾群羊,要给群羊草吃, 叫它们吃得饱,住得平稳。长 老还要教导众圣徒,这教导不仅是每周站讲台讲道,更应该天天教导信徒。 各地的长老们,这些年来有没有牧养?有没有教导?还是仅仅安排事情,定 规事情,报告事情,负责签字?如果是这样,那就不是在作长老,而是在作 官。

长老的功用乃是成全圣徒,使圣徒慢慢都会作使徒们所作的事。长老们在地方上牧养圣徒,照顾他们,该养他们,给他们粮食,并且教导他们。一年过一年,人的情形就会改观,该处召会必定叫人起敬;向主有心的人一定倾向这个,爱慕这个。然而,今天有许多长老不作长老应作的事,弄得召会空空洞洞,人不起敬,也不羡慕,并且许多有为的青年都不知去向。长老的所作所为,若常叫青年人败兴,青年人就会觉得召会没甚么意思,还是去作生意、爱世界罢。我们若不从根本进行彻底的改变,奔跑就是徒劳,工作也会枉然,召会就没有前途了。这如同水流中带有硫磺,硫磺的源头若不切断,水流里总免不了有硫磺。我们都得悔改;这话是对我自己说,也对同工们说,更是对各地长老们说。我们立场对,道路对,又有生命的丰富,但是如果人不对,所作的也就不对,结果众圣徒对我们就没有甚么高的估价,我们也没有甚么值得他们尊敬。所以,我从深处说,我们必须重新把自己献给主,为着主的召会摆上一切。

一九七丸年十月二十三日讲于菲律宾马尼拉 原刊于一九八0年八月『话语职事』第八期

## 第四章 如何成全圣徒

# 上一篇 回目錄 下一篇



我们要时时活在灵中;正如人需要呼吸,是在任何地方都需要,不是只在某种场合才呼吸,在另一种场合就不需要呼吸。我们来在一起聚会就是呼吸,所以我们在一起的时候,不要等别人,我们的灵要刚强,要主动释放灵、操练灵、多祷告。聚会是我们众人的,众人都要开口祷告。每次聚会都是我们自己的聚集,都是我们用灵祷告的时候。在聚会中,无论谁都该祷告;我们必须操练这事。我们的聚会是完全敞开的,我们又都是有生命、有灵的人,因此个个都该争先恐后祷告。然而,今天聚会中的情形完全不正常,充满规条、仪式,缺乏主动的灵和自发的生命。在美国,每次同工长老聚集在一起就祷告。他们不管聚会有没有人讲道,只管一直争先恐后的祷告;每个人都祷告,没有人等候。我们从各处来在一起,寻求主的恩典,正确的路是在乎祷告,不是靠某人讲道。所以,众召会需要从主领受大的恩典,有厉害的转变

## 长老必须成全别人, 不可辖管作官

关于长老的服事, 我发现在有些地方, 长老变成那地召会的一切。甚么事都要找长老, 甚么事都要等长老, 这就太过了。我们已经看见, 信徒中间不该有等级, 大家都是弟兄。一处地方召会不可能只有一两个人, 或许有一两百人, 甚至一两千人。在这么多人中, 当然需要几位负责人带头, 照顾, 安排事务。同时, 主也实在不喜欢祂儿女中间有混乱, 所以照圣经原则, 地方召会中需要有长老。弟兄姐妹顺服长老, 这是对的; 但这不是说, 长老就是地方召会里的官长。我用这字眼, 是因为我知道在某些地方, 有人作长老比作官长还厉害。这实在是不对的。

长老虽是使徒们设立的,作长老的却不该把使徒拿来当招牌: 『我是使徒设 立的,是道地的长老。』这样满了官腔、满了等级的味道,是不对的。为甚 么长老要使徒设立?因为在人群中,有分量的人常常谦卑、不争先,而杂七 杂八的人反而想争出头。若没有相当与主同在的使徒, 受主引导设立长老, 结果定规是杂七杂八的人出来作长老,正派的人都谦卑退到后边。所以,长 老需要使徒设立; 但绝不要以为使徒是教皇, 封人作官。这种感觉是错的, 召会中没有这回事。一个人该不该作长老,是他在主面前和主之间的事;我 们都是弟兄姐妹, 各人蒙恩不同, 各尽自己的一分, 各守自己的一分。从积 极一面说,长老在召会中若是一切,那是很美丽的。这意思是,长老们在召 会中的牧养、教导、照顾,面面俱到,处处顾到,那的确是好极了;实在说 , 也是应当的。然而, 恐怕在有些地方,长老是一切,不是积极的,而是消极 的, 因为一切事都要长老说了才算数。许多召会经过一、二十年, 大部分的 事还握在长老手里,毫无建造可言。长老们连一件事都不该留在自己手里, 都要交给执事们作,因为长老不是作事的,乃是监督的。可是大多数长老们 有个通病, 总把事情扣在自己手里, 自己作, 不给别人碰。或许有一两个人 很合长老的意,长老才安排他们作一点事。这不是召会,不是建造。

建造召会如同造房子,又如同造器具,有甚么材料就该用甚么材料。材料无论大小或高贵与否,都要用上去。在一个地方召会中,任何一个人没有被用上去,都会变成难处。就如建筑工地上有许多材料,工人若不把材料用上去,只是堆在那里,就变成难处,叫人无法在工地上行动。有的长老嫌材料不好,然而甚么材料才算好?要建造召会,不管甚么材料都要用;大有大的用处,小有小的用处,贵重有贵重的用处,不贵重有不贵重的用处。把材料撇在地上,材料就成了难处;把一块块材料都建造上去,就没有难处了。

长老们不把人用上去,都有原因可讲,说这个人是因为甚么不能用,那个人是 因为甚么没法用。这一讲,谁都不可用,于是圣徒都被撇在一边了。长老们 必须把圣徒带上正轨,成全他们。比方一块木头,自己不会成为一扇门,需 要木匠把它与其他木料接在一起,才能造出一扇门,以便装置到建筑物里。 这就是成全。长老越把材料派上用场,召会的难处就越少。将一块一块材料 都变作有用的器具, 就不会堆在一旁变成难处, 绊人的脚。长老们在召会里 建造,最重要的就是要把各种材料,无论规矩不规矩都用上,这才是成全。 有时候,规矩的人作不出事,调皮的人反而有本事。圣徒的功用如何,在于 长老如何成全,如何让他们上轨道,被建造。长老们要成全、牧养、教导圣 徒,并且把事情分给圣徒作。为此,要把一件一件事找出来,交给人作;即 使没有事, 也得帮人找出一点事, 让人尽功用。长老不要以为只有自己会作 ,许多人是后生可畏,过一阵子可能作得比长老还好。中国有句话说,『只 有状元徒弟,没有状元师父。』一个人虽不是状元,但他的徒弟中很可能出 状元。所以,长老要让圣徒发展,给人机会服事。今天召会中的难处,就在 于许多人没有被建造起来;他们都被堆在一旁无事可作,所以就彼此讲闲话 ,先讲长老,再讲召会。长老不能怪他们,因为长老没有给他们事作,反而 给他们太多工夫讲闲话。长老要把圣徒建造起来,把他们拉上正轨,叫他们 个个尽功用,担责任。他们一担责任,就没有工夫讲闲话。我服事召会多年 , 学到一个非常基本的秘诀,就是有人一批评, 就让他作。譬如, 有人说玻 璃窗擦得不干净, 你就让他负责整洁; 给他机会作, 就封了他的口。他一作 就知道自己如何。或许他擦得更不好, 就把他的本相暴露出来; 或者他擦得 更好, 就把他的本能显明出来。不要因为人批评,就不让他作: 人批评就要 让他作。也许有人抱怨讲台真贫穷,那就让他下个主日站讲台。他一站讲台 ,若是他贫穷,就暴露出来;若是他丰富,也显明出来了。原则是尽力把人 带进来,用上去。长老不要以为自己在高位,是权柄,自己说的才算;绝不 要因为人不服从,就把人摆在一边。这样不仅是作官,更是霸道。

我个人在主面前所学的功课, 所受的托付, 乃是把生命和真理供应给众召会 和众圣徒。众召会该怎么作、有他们的自由、有他们的发展。今天全球五大 洲有三百多处召会,没有一处在我手里。我在主面前告诉你们,我虽然住在 安那翰,但安那翰召会有许多重大的事我都不知道。在安那翰住过的人应该 也发现,这件事李弟兄不知道,那件事李弟兄也不知道,好像李弟兄不是安 那翰召会的人。一点也不错,因为安那翰召会是在安那翰长老们手里。我何 等巴望每一处召会都有发展的机会;照样,在召会中作长老的,也该给圣徒 有发展的机会。长老们很容易把作长老当成作官。有些地方召会长老们的情 形,显示出不如没有长老还比较好,有长老反而害了召会。难怪到了启示录 ,主完全不题地方召会的长老。相信乃是因为到了写启示录的时候,人已经 把长老职分看作制度,看成是作官,所以主不再题地方召会的长老、执事。 主似乎是说, 『算了罢, 不要长老了, 但愿我的儿女、我的百姓有平等发展 的机会, 随时活在灵中, 随时随从灵。』许多时候你们聚会不祷告, 就是因 为你们在观念里认定这不是你们的聚会,乃是某位作长老的弟兄带领的聚会 。这种观念是错的,不应该这样。我们都是弟兄姐妹,在聚会中我们都该尽 自己的那一分功用。有些地方召会的长老实在像作王,支配弟兄姐妹真如呼 风唤雨;这完全是不该有的情形。长老要尽量把召会的事分给圣徒们作;长 老监督就好,不要替他们作。许多时候,我把事情交给弟兄姐妹作,发觉他 们都比我高明; 我作不出来的, 他们能作出来。我们每一个人都很有限, 只 有两只手。求主宝血遮盖我,原谅我这样说,虽然我的确作了不少事,但凡 我所作的事,都在别人手里。长老要学会用人。或许你认为没有那么好的材 料,但你可以用差一点的材料。要作一张茶几,若没有贵重的木头,用平常 的木头也可以:即使没有平常的木头,也可以将别的木头改一改,接一接, 照样可以作出一张茶几。圣徒们若不能被长老们带进来,用上去,每一位闲 站的都会变成难处。闲站就会闲谈,闲谈就变作难处。长老要把圣徒带上轨 道,让他们个个安分守己的作他们那一分;同时给他们生命的供应,为他们 祷告,使他们学习生命的功课。他们这样被建造,就没有难处了。

长老们的难处就是把自己看得太高:人都是自信的,你我都是如此。然而许 多时候, 我学习反自己的天性作事: 我学习不自信, 把事情交给别人, 教人 作事。有一次, 我把事情交代一位姐妹办理, 后来发现她比我作得好。我就 对她说。『好. 就照着你的办法作. 你的办法比较高明。』长老要这样. 才 能用人,才能建造。否则,事情都握在长老手中,召会的发展就了了。我们 必须让弟兄姐妹有正确的观念:不是长老许可的事才可以作,长老不许可的 事就不可以作。也许长老没有感觉该传福音,但若是圣徒好好祷告,有福音 的负担,长老就不该拦阻,不该限制,反而该鼓励所有圣徒,让圣徒去传。 不是每件事都挂着长老的招牌,取得长老同意才能作。身体不是这样:身体 是生命的,身体是在灵里的。历代的确都有好为首的人: (参约参9:) 但长 老不能因为有人可能好为首、就严严控制、不给任何人为首、免得召会混乱 。虽然历代都有人制造难处,但是一千个人中不一定有一个这样的人,何况 还有九百九十九个不会制造难处。所以、让弟兄姐妹自由的作罢。主所有的 门徒,只出一个犹大;长老不用担心每个人都像犹大。我再说.长老不要把 事情握在自己手里。人能作大的,就给他作大的;人能作小的,就给他作小 的。不会作的,也让他作,作几次之后就会了。没有一个人是生而知之,事事 都会; 经验乃是学来的。人若作不好, 作坏了, 再给他一两次机会; 他不会 一直作坏, 也不会故意作坏。所以,长老需要一颗宽广的心,需要许多祷告 。作长老就是作牧人、牧人该为每位弟兄姐妹题名祷告。特别是那些不会作 的,以及会制造难处的,更要多为他们祷告。作长老虽然很忙,但也该让别 人一起忙。今天在召会中, 若是长老们很忙, 其他人都在一边闲站, 那就不 是建造的光景。

### 长老该多有祷告, 活在灵中

认真说,作长老并不容易,需要诸多的祷告、学习、教导和交通。长老要天天和弟兄姐妹交通,一一交通,一一带领。今天和这一位交通,给他带领;明天和那一位交通,给他带领。这样,长老的工作就有功效,并且不败落。长老今天怎样带领召会,弟兄们一一跟着学,末了也都会带领,就能产生一代又一代的徒弟。

照着今天的光景, 有些召会很可能会断后,也就是后继无人。我怕我们为人 的祷告不多, 给人的照顾也不多; 就算有祷告, 充其量不过是因为人有难处 才为他祷告。这样怎能产生后代? 不要当人有难处才为他祷告,要为人得著 成全祷告。要看见一个就带进一个,带进一个就成全一个,成全一个就建造 一个。建造程度的深浅,在乎生命的长大;而生命的长大,在乎如何得着诿 养。父母若好好诿养,孩子没有不长大的。因此,地方召会若要被建造,必 须没有作官的, 没有自居的, 没有掌权的。正如圣经所说, 作长老的不要辖 管主所托付的产业,乃要作群羊的榜样。(彼前五3。)主若许可,或许在不 久的将来, 有些地方召会可以实行一段时期没有长老, 让弟兄们个个有均等 的机会往前发展。我说这话,是因为在有些地方,长老变成制度,甚至到一 个地步,弟兄姐妹里面属灵的感觉都消灭了。这是不对的。若是这样,我们 中间就会产生组织、规条。盼望弟兄们,特别是作长老的,要晓得自己不是 官长、充其量不过是个弟兄、是个服事召会的奴仆。结论来说、长老应该是 一个活在灵里、多有祷告的人。因此,关乎召会一切的事,都要经过祷告, 不经过祷告就不作。厕所需要整洁,作长老的必须祷告: 『主阿,厕所该交 给那位弟兄负责整洁? 』经过祷告,再有安排。长老应该把每一位弟兄姐妹 都挂在身上,为他们祷告,最重要的是为他们寻求主的引导。当长老得着主 的引导, 就知道如何把每一位弟兄姐妹带进来, 安排在事奉里; 这就是建造 。材料不会自己跑到房子上,一定得由建造的人按着需要,一块一块建造到 房子上。这是长老们应该作的。长老不要管辖掌权,不要说,『长老是召会的 权柄, 我说的才算。』没有这回事。如果这样, 就不如不作长老。长老的服 事、长老应该作的事, 乃是培植弟兄姐妹, 发展他们属灵的生命, 并开发他 们属灵的用处。长老们不需要管理,管理的乃是主自己, 祂在每个人里面作 王掌权;一个好的长老必定是个祷告的人,活在灵里的人。人若不懂甚么叫 活在灵中,不懂得祷告,就不会作长老,也不能作长老。一个活在灵中、时 时祷告的人,会经过透彻的祷告,再接触弟兄姐妹,并安排召会一切的人事 物。他能把人带到祷告的灵里,带到交通里,在生命中把人建造起来。

召会不需要社会上的社交;世俗的接触与社交,乃是列国的风俗,是污秽的麻疯。只有祷告到灵里的人,才能建造召会,牧养召会。除非弟兄们不作长老,要作长老,都非学这个功课不可。你要作长老,就得学习活在灵中,学习祷告。你若是一个活在灵里的人,又是一个祷告的人,事事都祷告,你就会不一样,你所在的召会也会不一样。

一九七九年十月二十三日讲于菲律宾马尼拉

原刊于一九八0年九月至十月『话语职事』第九期与第十期合刊

## 第五章 如何治理召会

# 上一篇 回目錄 下一篇



读经: 以弗所书四章一五至十六节。

以弗所四章十五至十六节给我们看见基督的身体是怎样建造起来的,并且给 我们知道同工和长老是如何作工、治理召会。这里所含示的路非常清楚且实 际。我们已经看过, 诗篇一百三十三篇启示, 『一』是我们蒙祝福、得生命 的基本条件。有这个一, 就有生命的福, 也就有永远生命的供应。然后我们 看见,长老、执事、同工都该认识并且坚守信仰的奥秘,并能传讲给别人: 这样,就能牧养神的群羊,教导众圣徒。牧养乃是照顾、供给食粮、供人生 命; 教导乃是把人培植起来, 成为长大有用的人。而后我们看见, 在地方上 作长老的, 一定要学习把一个个圣徒都建造到身体里。这是照着圣徒们的光 景,不是照着我们的盼望:好的能用,差一点的也能用,每一个都要带进建 造里。相信主要怜悯我们, 叫我们能看见这亮光。

### 长老治理召会不该在天然的作法里

我们若把圣经所启示的, 与我们已往的作法对照、比较一下, 就看见差别很 大。原谅我这样说,各处长老们治理并带领召会,常是照着天然的作风、天 然的手法, 而且天然的作法太多, 天然成分的比例太高。长老无论高明的也 罢,不高明的也罢,大部分都在天然里。我们的不高明当然没有用,但高明 也没有用。人越高明,就越坚固,越自信。人因为高明,处理任何事都以为 超人一等,就很容易把他的高明带进召会里。把天然的高明作法带到治理召 会上,不但一点用处也没有,反而大大的加害召会。我们天然的高明也是一 条蛀虫,把召会的建造渐渐蛀蚀了。我们天然的高明是一座坚固的营垒,需 要主的光来攻破,所以盼望神的光能折服我们。

设立地方召会的长老时,应当留意。大部分人都认为,若是有位弟兄比较爱主,有追求,比较受人注意,同时高明一点,大概就可以设立他作长老。换句话说,在我们中间糊涂人不能作长老。这是对的,糊涂人是不能作长老;但我也要说,高明人也不能作长老。糊涂人能作出一堆糊涂事,而高明人会作出一堆杀死召会的事。糊涂人在召会中作糊涂事,那是明显可见的;但高明人杀死召会是隐藏的,因为他的高明把一切遮盖了。简单的说,在治理召会的事上,高明一无用处,只会拦阻人生命长大。召会不是高明能建造起来的,乃是生命长大而建造起来的;高明反而会拦阻人长大。

#### 只用高明的人乃是天然的作法

长老治理召会,不该把一切事都握在自己手里,甚么事都自己作,不信任别人。这是不对的。长老是作监督的,所以要把一切事都作到别人身上,叫别人作;但是高明的人不容易让别人作。越高明,就越不让别人作,越不信任别人。所以高明的人一作事,第一,他信自己,将事情握在自己手里。第二,他有自己高明的爱好,宝贵他眼中的高明人。他若是高明的长老,一定宝贵高明的材料,在召会中寻找高明的对象,把事情交给高明的人。因为高明的人作事爽快、漂亮;所以高明的长老会找高明的人作高明的事。在这种长老眼中,其他人都是愚蠢的。这样一来,高明的人就在召会中自以为比别人高,他们里头会有一个灵: 『我们这些高明的人才能治理召会,召会是由我们负责。』也许话没有说出口,但多少有这种空气和味道。实在说,高明的长老并不高明,只是自以为高明;这样的人没有大智慧,只有小聪明。

在召会中,聪明的人不多,高明的人也不多,因为神没有救那么多高明的人。所以,长老们不要怪别人笨,不要怪神说,『主阿,为甚么你造这么多糊涂人?而且你为甚么专救糊涂人?社会上有很多聪明人,但是召会里却没有多少。主阿,你为甚么不多救几个聪明人到召会?』

林前一章明说,神所拯救的人, 『按着肉体有智慧的不多, 有能力的不多, 』(26,)愚拙的反倒很多。所以你若说,『主阿,你救到召会里的都是糊 涂人,叫我怎么治理?』主会回答说,『就是这些糊涂人,才能叫你生命长 大:就是这些糊涂人。才能叫你带着他们在生命里长大。不要自作聪明。要 从高明的宝座下来,作个糊涂人罢。糊涂人才能带着糊涂人,一同糊涂长大 。我愿意有些糊涂人在召会中把你弄糊涂,你才会长大。』这是真实的。我 们说过,长老带领召会和在社会上办事不同;长老是要把每一个人都带进来 ,都用上去。在社会上,有本事的人被看重,越过越高升,没本事的人不受 重视, 越过越被冷落。可怜的是, 今天好多地方召会也把这种世界的作法带 进来。在召会中要成全所有的人作长老的,千万不要用社会作事的方法治理 召会。召会不是那样治理的, 召会是要把每一个看来愚拙的都带进来, 都用 上去。比如, 你可以叫愚拙的人学习擦椅子, 他看起来越愚拙, 你越要宝贝 , 越要欢迎。也许他第一次擦得一塌糊涂, 但你不要放弃他, 你要教他, 要 他再擦一遍。或者这周他没学会,可以等到下周再带领他。虽然他学事情很 慢,但绝不要把他摆在一边;他一旦学会了,就会非常忠心,你就完全可以 信靠他。看似愚拙的人,不耍聪明,不玩花招。也许你花了四、五周才把他 教会,但以后你会省很多事。因为所有自以为高明的人,都喜欢耍花样;可 能他在你面前作得很好,等到你不在,他就把你教他的全改了样。这样看来 ,高明人不一定可靠,愚拙人反而可靠;在召会中更是这样。主不拯救太多 高明人,原因或许在此。人来到召会,自以为高明,主也拿他没办法。愚拙 人虽然学得慢,但等到他们学会了,都是可靠的。建造地方召会不是三天两 天的事。一处召会若有一百二十人, 至少需要三年, 天天建造, 一个一个带 进来。建造召会的作法和社会不同,社会是靠选举,谁有才能谁当选;召会 是把每个人都用上去。长老越叫圣徒负责,越叫圣徒作事,圣徒们越有兴趣 。弟兄姐妹一作召会的事,就有兴趣,就更爱召会,关心召会,因为他们觉 得自己的一分在里面。若是长老都不让别人作,圣徒就会觉得被撇弃,被另 眼看待:他们对召会就不感兴趣。

我们不能用社会的作法建造召会。召会与社会完全是两回事。高明的人在召会里没有办法得著名誉、利益,并且主的救恩救来的,大部分不是高明的,反而是愚拙的,所以作长老的不必自以为高明。能作长老的,乃是那些活在灵中,时时祷告,供应生命的人。这样的人,凡是神的儿女,不管看似多么愚拙,他都能带进来,教导、成全、交托。在这个过程中,长老和圣徒的生命就一同长大了。

#### 不要虚假, 只要实际

此外,我们应该看见,召会的建造乃是长出来的。保罗说,『惟在爱里持守着真实,我们就得以在一切事上长到祂,就是元首基督里面。』(弗四15。)真实,乃指一切真的事情,实在的事情,实际的事情。在召会中,假的不要,虚的不要,只要真的,只要实在的,实际的。爱漂亮是虚假,耍手腕是虚假,不以灵待人是虚假;所以,不要搞花样,不要搞手腕。保罗也说,『你们既已脱去谎言,各人就要与邻舍说实话,因为我们是互相为肢体。』(25。)我们不要假东西,不要假面具,不要假方法,不要以虚假待人,乃要在爱里持守着真实,这样就能在凡事上长到元首基督里面。

## 在凡事上长到元首基督里面

长老治理召会,一面要一直学习,无论对人对己都要真,不能假;另一面,要在一切大小事上长到基督里。我们得救时,就在基督里了;但我们生活中许多的事,还没有长到基督里。所以,要在一切大小事上长到基督里。这就是说,我们不在基督之外作任何事,无论作甚么都在基督里。比方,买衣服、该买甚么颜色、甚么样式、都不能在基督之外。

我们得救前,完全是在基督之外跟随潮流,跟随时髦;但现在我们应当在基 督里买衣服, 在基督里用钱,在基督里作事。这就是在一切事上长到基督里 。之后,就能『本于祂、全身借着每一丰富供应的节、并借着每一部分依其 度量而有的功用, 得以联络在一起, 并结合在一起, 便叫身体渐渐长大, 以 致在爱里把自己建造起来』。(16。)这里隐含着一个重点,是每一个作长 老的人在治理召会或带领召会时必须顾到的,就是永远不放弃弟兄姐妹。然 而, 我观察各地召会的情形, 发现各地几乎都忽略了这点。当作长老的弟兄 们为着召会的需要到主面前祷告交通时,常会发现召会的需要大,只是找不 到人服事。其实不是找不到人,而是找不到你认为有用的人。弟兄姐妹人数 不少,但是经你一看,就觉得这个弟兄不会,那个姐妹不行。好像你想找一 班人唱诗赞美神, 却没有一个是你相信他会唱的, 因为你认定他们不是哑吧 就是五音不全。原谅我这样说,即便所有圣徒真都是哑吧,你也得到主面前 祷告寻求: 『主阿. 到底我要怎样带领这些哑吧圣徒赞美你? 』圣徒们不行 ,你应该被逼着去祷告,让你自己先在生命里长大。你受主对付,然后求主 给你带领,给你引导,给你感觉。或许你们几位弟兄从主得着感觉,领悟到哑 吧虽然不能开口,却可以用手语。于是经过祷告,派某弟兄去学手语,学会 了再回来教这班哑吧, 让他们也能赞美神。这样, 一个都不废弃, 每一个都 带进来, 用上去, 才是正当的建造召会。要把弟兄姐妹带进来, 需要祷告、 耐心、教导、成全,一个也不放弃。因为他们都是神的儿女,是神所创造并 救赎的。神宝贝他们, 我们怎可以丢弃他们? 作长老的若抱持着『让他去』 的态度, 几年之后, 个个就真的都去了, 成了哑吧, 只剩长老自己独唱。我 曾在一些地方召会里、看见长老把甚么都摆在自己口袋里、连会所大门的钥 匙都在他口袋里。因此,大家都成了『哑吧』,只有他不哑,都是他『独唱 』。这个不行!弟兄们要切记,在地方召会中,绝不可把任何弟兄姐妹摆在 一边。你把他们摆在一边就是大错,你就是弃绝神的创造,弃绝主的救赎。 神创造他, 主救赎他, 总不会错, 所以你必须把神所救来的都带进来, 慢慢 成全他们尽功用。

我可以见证,只要我们会治理,个个圣徒都宝贵。在外人看,尽是愚拙人在擦椅子,但是众人规规矩矩,有秩有序。外人看,都是哑吧不会唱歌,但手语一比,就把赞美表达出来,更能荣耀神。不仅如此,在这样治理的过程中,你的生命会长大;你的生命长大,就能供应人生命,使人也同样长大。作长老的弟兄们要供应人生命,帮助人生命长大,把人成全起来,没有别的路,只有这条路,就是不看任何人为无用的,并要一个个带进来。这样,你就得着了路,有了经历,自己生命先长大。而后你带别人,别人也在生命里长大。我们在主面前所盼望、所祷告的,就是一地一地的召会,都有人起来打基础。头一代艰难,下一代就容易,然后众人跟上来。我们已经说过,在有些地方召会中,多年没有成全出『毕业生』,就是因长老们自己没有学习,反而用天然的方法治理召会。天然的方法是不信任别人,只觉得自己行,只让自己作。这种作风必须改;不要再照天然的方法作,要根据神的话,把神的儿女一个个都作进来,用上去。你作一天就有一天学习,作一年就有一年学习,你就会有经验。当你把这条路作出来,开出来,后面的人自然能跟着走。开头虽难、后面跟上来就容易了。

## 借着长到基督里而背负弟兄姐妹的难处

有一点要注意,就是要学习背负弟兄姐妹的难处。当你在召会中带领弟兄姐妹,有时他们会起来为难你,有时他们本身遇到难处要你帮忙解决。这时,你若要背负这些难处,除了凡事长到基督里,没有别的路可走。譬如,有的圣徒很爱召会,讲究公义,作事情很仗义,他看你这位长老作事不得体,就刻意为难你,专门对付你,处处给你找麻烦。你该怎么办?没有第二条路,你必须到主面前祷告,求主给你开一条路,这就是『凡事长到元首基督里』。(参弗四15。)你不要怪圣徒刻意为难你,也不要要手段,玩小聪明,想要用基督以外的方式解决这些难处。你只要把这个难处带到主面前;你一到主面前,就经历生命的长大。

又譬如,一位弟兄可能来找你,说,『弟兄,我的妻子真让我为难,请告诉 我该怎么办? 』弟兄请教你如何对待他的妻子, 你不能敷衍他,说, 『弟兄 , 背十字架罢! 罗马八章二十八节说, 万有都互相效力, 叫爱神的人得益处 。』老生常谈全数没有用。长老乃是牧人、遇到群羊有难处、就要像父母遇 到孩子有难处一样,不能把罗马八章二十八节丢给他就算了。孩子找不到出 路,父母要负责;圣徒不知怎么往前,长老要负责。所以,有弟兄说到他的 难处时, 你就应当负起这个责任, 对他说, 『弟兄, 我们一同祷告。我为你 祷告,你也祷告,求主带领我们。』你真把这个担子带到主面前:『主阿、 这里有一位弟兄,他的妻子也是个姐妹,两人就是合不来。主阿,到底从生 命的立场,我该怎样帮助他?』你一祷告,第一个学功课的是你,你就发现 自己对待妻子也不正确,那位弟兄的难处正好把你的问题显出来了。你在主 面前先学功课, 先受对付, 而后再找那位弟兄一同祷告。你把所学的供应他 , 他就得了供应, 结果就是身体在长大。长老带头长大, 弟兄们跟着长大。 处理弟兄姐妹的难处, 原则是一样的, 不能只是讲道理, 应付人。长老必须 把圣徒的难处担起来,当作自己的难处,带到主面前,祷告寻求主的路。若 是长老们一年三百六十五天都是这样治理召会,带领人,顾到人,众人的生命 怎会不长大?长老自己必定生命长大,别人得着生命的供应,也跟着长大。 全召会在长老带领下一同长大,长老一面把个个圣徒都带进来,用上去;一 面把个个圣徒的难处,带到主面前祷告,经过祷告就有生命的经历,然后带 他们有长进。相信过了两三年, 最多五年, 这个召会每一面都是荣耀的。今 天, 各地缺少这样的建造。若是你们所在地召会有这样的建造, 你们不需要 恩赐,也不需要有口才的人,甚至五年都不必开特会,生命会自然长大。长 老需要改变作风可惜、现在的情形都不是这样。长老治会都是天然的办法、 自己的办法。十多年前长老治会是那一套,十多年后还是那一套。长老把一 切事奉的事握在自己手里,不信任别人,所以弟兄们都说,『我们爱召会, 但是至今我们还没有分于服事。』问题都出在长老身上,只要长老们改了, 召会就没有问题。作长老的弟兄要信任别人,或许这些人会把事情作糟,但 末了都学了生命的功课,这岂不更好?若是这个弟兄摆不进来,那个弟兄也 摆不进来,他们就会在路旁怨声载道。不是他们放弃召会,而是长老们没有 把他们作进来, 用上去。

弟兄姐妹有难处,该学生命的功课,但长老们若不领头学,谁也不懂该如何往前,召会就会『晾』在那里。每半年请一位年长同工开一次特会,不过热闹热闹,同工走了,召会又恢复原样。我们实在需要改变作风;长老们不改变,那就毫无办法。改变作风不是太大的事,只要抓牢两个点。第一,不要把任何一位圣徒摆在一边,最没有用的也要叫他有用。要慢慢来,多花工夫,逐渐把每一位圣徒都带进事奉。圣徒都尽功用,他们在召会中就得其所哉,就快乐了。第二,要把每一位圣徒的难处,都看作自己的难处,如同作父母的,把儿女的难处看得比自己的更重要。你若这样对待弟兄姐妹,把他们的难处带到主面前祷告、寻求,和主交通,受对付,蒙光照;这样,你会先学功课,在他们的难处上看见自身的返照。借着他们的难处,你就明白自己的难处。

长老带头学功课,受主对付,圣徒们就会跟着受主对付而得改正,生命长大,产生建造。这就是『全身借着每一丰富供应的节,并借着每一部分依其度量而有的功用,得以联络在一起,并结合在一起』。 (弗四16)每一部分都尽功用,身体就结合得坚固,结果身体就在爱中把自己建造起来。相信你们绝对能经历这事。我前面说不需要太多特会,意思不是不需要职事方面的供应。召会的确有这方面的需要,但特会仅仅是个供应。召会怎样能得建造,全在乎作长老的如何成全圣徒,帮助圣徒生命长大。所以盼望从现在起,各地长老们的作风都能有所改变。

一九七九年十月二十四日讲于菲律宾马尼拉

原刊于一九八0年九月至十月『话语职事』第九期与第十期合刊

## 第六章 关于召会事奉的问答

# 上一篇 回目錄 下一篇



#### 事奉的带领与生命的供应

问: 我很愿意把新蒙恩的带到事奉里, 但许多时候他们不接受、推辞, 怎么 办?

答:这是一个实在的问题。一个人若是在生命上还不到供应的阶段.就很难 把人带进事奉。召会不是一个组织, 乃是一个身体; 身体完全在于生命, 在 于生机。所以,你若是在生命里还没有长到一个程度,很难把别人带进来。 我从旁观察,觉得有些长老还没有进入对生命实际的经历。真实生命的经历 是甚么?真实生命的经历,乃是你在灵中认识主耶稣这赐生命的灵; 你爱祂 , 和祂有交通, 祂在你灵中作了你的生命, 你就凭祂这生命活着, 说话行动 都是根据这灵里的生命。若是如此, 你就是实际的进入生命的经历。这不是 改善自己,约束自己,也不是修行。这乃是主耶稣这生命的灵,在你灵里作 你的生命; 而你爱祂, 与祂有交通, 你就凭着这个生命生活行动。这是最基 本的一件事。有些作长老的弟兄,直到今天还没有摸着生命的经历。或许在 人看你是个好人,并且爱主,但是你并没有活在主耶稣作你生命的那个生命 里,而是活在那个生命之外。你可能懂得一点圣经知识,听过一些真理,然 而这些都变作你基督徒生活的因素,也就是基督的代替品;这些代替品都不 是基督自己,这是每一位作长老的, 最基本该留意的事。在召会生活中, 原则 上我们应当把每一位弟兄姐妹,无论看起来有用无用,都带进事奉里。你若 光接受这原则,但没有生命的经历, 只是殷勤、努力、谦卑、忍耐的接触每 一位弟兄姐妹,想要把他们都带进来,安排他们事奉;这样,你所作的还是 组织。你必须配上生命的供应,配上自己生命的经历。你要把弟兄姐妹带进 事奉,不能仅仅给他们一点外面的安排,乃必须和他们有交通,带他们祷告 ,把生命的路指示他们,并带他们进入生命里,让他们里头开始有生命的经 历。这样,他们的事奉就不仅仅是外面安排的事,更是里头的生命起了作用

一粒种子要长大,当然本身必须有生命,并且还必须被种到土里。种到土里就 是一种安排。种子摆在抬子上,装在盒子里,都不合式,乃必须从盒子里取 出来, 给它一些安排。首先, 种子要种到土里; 土如果是硬的, 还要松一松 、翻一翻:若是太干,还要浇水;若是太贫瘠,还要施肥;若是杂草太多, 还要除草。这些都是安排。一个人懂得这样安排,就证明他会务农,会作工 , 会经营, 会种地。当然, 若这只是一颗石头, 一粒沙子, 那所有的安排尽 都徒然,因为里头没有生命;没有生命就不能长大。我们为弟兄姐妹安排事 奉,是因为他们都是得救、有生命的人。然而我们不敢保证,召会中绝对没 有还未得救的人。我遇过这样的人, 替他安排, 把他摆进来, 他也甘心事奉 , 但最后发现他还未得救, 里头没有主的生命。这时, 你不要把他赶走, 要 立刻带他得生命,带他有悔改、认罪、信靠主宝血并接受主的祷告,然后给 他施浸。作长老的一旦摸出人没有得救,没有重生得着生命,就得和他交通 ,把生命供应给他。人虽有了主的生命,但你一摸,发现他们里头的生命不 彀,还有缺欠,就该一一为他们安排,和他们交通,接触他们,供应他们。 家庭主妇要服事全家人, 就得知道用那一种饮食服事成人。 用那一种饮食服 事婴儿。作长老不是那么简单的事,基本问题就是自己要有生命的经历,并 供应人生命。请记得, 若是长老们自己生命不彀, 经历不彀, 即使听过信息 后, 都乐意接受并实际的实行, 结果还是行不通。因此, 我们都必须在主面 前追求生命的经历。主今天是我们的生命, 祂是赐生命的灵, 在我们灵中作 我们的生命。所以我们要爱祂,与祂有交通,让祂活在我们里面,我们也凭 祂活着。我确实知道,好些长老是规矩人、忠诚人,爱召会,愿意事奉,也 认识真理,但是缺少灵里生命的经历。所以无论别人怎样强调灵要强,要操 练运用灵,对他都没有用。这些人所以作长老,有几个原因:第一,从开始 他就是那地聚会的发起人,于是顺理成章的成了负责人,一直作长老。实在 说,他虽是得救的人,却从没有受过生命的带领,从没有在生命上有过经历 。第二,有的地方召会太弱,根本没有一个人懂得生命的经历,只好让这样 的人来负责;不是因他的光景象样,乃是别无选择,只能勉强出来应付局面 。所以,说到长老要成全人,那真是难为他,因为他自己都没有在生命上受 过成全、没有在生命上有过经历。正因如此、才会发生诸多难处。若是我们 在生命上真有经历, 真正活在灵中, 一切难处就都不存在。

作长老的所以里面有『蛀虫』,是因为不彀有生命,不彀在灵里。在马尼拉 召会, 有人说三位长老作得不好: 也许他们会想让中年人作长老。但我里面 是大大担心, 中年人可能还没作几个月, 就打起来了。我说这话不是定你们 的罪, 而是要激动你们能从自己里面出来,进到生命里。若不进入生命, 不 经历生命, 立志不打都作不到。罗马七章十八节清楚的说, 『我知道住在我 里面,就是我肉体之中,并没有善,因为立志为善由得我,只是行出来由不 得我。』作长老完全是生命的问题;不在生命里,不在灵里,就没有成功的 长老。召会是基督的身体,长老们是召会里的肢体。在身体里,需要的就是 生命:智慧没有用,聪明没有用。长老一脱开生命,就甚么用处都没有,早 晚要出事情。即使有人天生很温柔,能与别人合得来,也不能说一定能作个 成功的长老。温柔、与人合得来还不彀、最重要的是能供应生命。作长老若 是没有给人生命的供应,就是一大残缺。石头没有脾气,没有性格,没有爱 好,没有感觉,也没有思想。十块石头堆在一起,从来不会吵架,都相处得 来:若是没有地震,摆上一百年也非常合得来,只是一点生命都没有。所以 光是不争不吵, 相处得来还不彀, 召会需要生命的供应。多年来, 我观察各 处召会的情形,发现许多长老们没有被带进丰富的生命经历中,没有得着实 际生命的帮助,因此不能给人丰富的生命供应。这实在是我们的羞耻,是我 们基本的缺失,基本的难处。有人说,长老们不彀和谐;不和谐的原因是没 有生命, 缺少生命。也有人说,长老们意见太多; 意见太多的原因也是生命 太少。有人又说,长老们都不太高明。然而,高明只能破坏召会,不能建造 召会。有些长老不彀有智慧, 甚至有点糊涂, 原因是他们倚靠天然的聪明, 生命不彀,祷告不彀,活在灵中与主交通不彀,彼此在生命的灵里交通也不 彀。按我的经历,我有把握说,天然的聪明毫无用处。没有一个地方像召会 能把人的聪明耗尽: 召会能耗尽人天然的聪明才智。召会中所需要的智慧. 乃是生命的智慧;这生命的智慧就是主自己。长老们必须有生命的基础,当 召会遇见难以应付、难以处理的问题时,才能顺利解决。生命的事都不是那 么快, 你没办法一祷告生命就长出来。

譬如, 麦子这种植物的生命, 不是今晚撒到土里, 明早就长出来。土壤翻好 , 麦粒种下, 最低限度也得等一周, 才会长出芽来。因此, 若是长老们平素没 有生命的经历,等到生命的需要来到时,自然没有办法立即应付。即使你说 『等我禁食祷告一周,』也来不及。有生命经历的人,禁食祷告一周,或 许能从神得着圣灵的智慧; 但你不行, 因为你平素没有生命的基础。长老基 本的需要就是生命的经历。长老们有生命的基础, 当召会有难处时, 必定不 倚靠自己的聪明智慧,反而会把事情带到主面前,不只自己祷告,还与同作 长老的一同交通, 一起祷告: 『主阿, 把你的感觉涂抹在我们里头。主, 这 个难处该怎样应付?怎样解决?』从生命出来的感觉、认识、了解和引导。 才是真智慧, 与天然的高明完全不同。长老们治理召会, 第一, 要有生命的 基础; 第二, 要有祷告, 交通, 等候, 一点不能倚靠自己的聪明智慧; 一倚 靠自己的聪明智慧, 就把生命经历一笔勾销了。我们在召会中服事, 固然需 要帮助众人认识, 那些事应该要, 那些事不该有; 然而, 最终的要求还是生 命的经历。没有生命的经历,长老作不得,也不能作。因为作长老是要供应 生命;没有生命的经历,不能供应生命,如何作长老呢?如果一名数学老师 ,自己根本不懂数学,怎么教别人?长老要能供应生命;若是没有生命和经 历,等到有生命的需要,就不晓得怎样应付。不能供应生命,只好用手腕, 用办法、难处就来了。长老若没有生命的经历、就算懂得怎样安排人尽功用 ,结果还是零, 因为没有用生命供应人。我们所以把人带进来, 是要教他守 住自己的地位,接受生命的供应。因此,不光要会安排,会带人,还要把生 命供应到人里头。我们吃西餐时,侍者会先将餐桌摆设好,一个座位放一只 杯子。放杯子的目的,是为着倒水。若是杯子排好,却不倒水,排杯子就没 有任何意义。光把杯子排好,不能解人的渴,只有水才能解渴;但为着把水 倒进杯里, 总得先有安排, 把杯子放好。长老治理召会, 建造召会, 就是需 要这两面:一面会把人带来,无论有用与否都带进来,使他们得其所哉;另 一面要一个个交通, 把生命供应给他们。这需要有生命的经历; 没有生命的 经历, 就没有办法治理并建造。

盼望作长老的弟兄们,都回到主面前追求生命的经历。没有生命的经历,长 老的服事就是空的,而且难免不生难处。然而,若有生命的经历,生命能吞 灭死亡,难处就没有了。学习在现实的环境中与弟兄姐妹配搭问:再不久我 就四十岁了。两年来有强烈的感觉、盼望好好爱主。到底怎样才能在召会中 和弟兄们有更好的配搭,作好的见证? 弟兄们看我是最不顺服的人,我也为 这事祷告。但我天然如此,一不在灵里,马上就出难处,怎么办?答:人总 是期待召会事事都理想,盼望长老像彼得,使徒像保罗,弟兄姐妹像马利亚和 提摩太,这样就能有更好的配搭。人以为在一个理想的召会里,有理想的圣 徒、理想的光景,必定能好好配搭。然而,宇宙中那里有这样理想的召会? 反而在实际的召会中, 驴也有, 猴也有, 鸡也有, 蜻蜓也有, 飞禽走兽一大 堆,很不容易配搭。实在说,你若想要和彼得配搭,恐怕走遍天涯海角也找 不到一个彼得,反而到处都是猴子要和你配搭。不要期望有更好的配搭。有 的圣徒就是期望找到更好的配搭, 所以从第一个地方到第二个地方, 再从第 二个地方到第三个地方,结果发现第三个地方不如前两个地方。其实,地上 没有一个理想的召会。你爱主是对的,并且你也实在爱主、谁也不能否认。 然而就是因为你爱主,所以你追求理想的盼望很强。『爱主』这两个字,强 有力的支持你为着主,想要有更好的配搭,作更好的见证,以致新耶路撒冷 还没来到,你就希望地上有个地方比新耶路撒冷更好。请记得,没有这么一 个地方。请把眼睛闭起来,耳朵塞起来,主量给你甚么圣徒,你就简单的与 他配搭。驴子来了你配搭,猴子来了你配搭,鸡来了你配搭,天使来了你也 配搭, 谁来了你都可以配搭, 没有分别。这是你的需要。若不如此, 到天地 末日来临,你还是找不到配搭。神根本不会给我们创造理想的环境,若是真 有那么理想的召会,长老像彼得,使徒像保罗,弟兄像提摩太,姐妹像马利 亚,还需要你配搭么,那岂不是多余?我们个个都有这问题。在马尼拉的盼 望去台北,在台北的盼望去安那翰。等到了安那翰, 就叹一口气: 『安那翰 也不过如此,最好到新耶路撒冷罢!』恐怕你到了新耶路撒冷,还是失望。 所以倪柝声弟兄曾说,『你若不能在所在地的召会和人配搭,就是走遍天下 都不能配搭。你要学功课,不要跑到另一地,要好好留在你所在的地方。』 我们学功课, 在一地学不好, 就处处也学不好。

今天地上没有理想的召会,也没有理想的长老;如果有,就不需要我们了。弟兄们说你不顺服,一面说,我们的天性的确不顺服,但从另一面看,你不顺服是因你看弟兄们达不到你的要求和条件。他们说你不顺服没错,但实在也是他们不了解你还在作梦,梦想有一个理想的召会,有许多理想的长老。所以,你可能没有意思故意不顺服,但盼望你快快从你那不能应验的梦中醒过来。你数算年日,说你再过不久就四十岁了;你急,主比你还急。然而主能忍耐,等你梦醒。你爱主,肯出代价,但若不快快从老脾气、老见地里出来,从理想的梦中醒来,就要让主等到你六十岁、八十岁。不要那么理想,今天还不是新天新地。你的难处是我们许多人的难处,不必想那么多,不必盼望那么多,主安排我们在那里,我们就在那里。要学习感谢、赞美主,长老是好的,弟兄是好的,姐妹是好的,每一个都是好的。他们彀不彀资格是主的事,不是我们的事;要多赞美。

### 多娶或另娶与事奉地位的关系

问: 印尼是个回教国家, 回教徒多妻, 得救后能否事奉?

答:这个问题很容易解答。多妻的人得救了当然可以事奉,越多事奉越好。然而因为他多妻,他的身分违反了神的定命,所以外在的不能给他地位。圣经的原则是作长老、执事的人,只能是一个妻子的丈夫。(提前三2,12,多一6。)身分不对,还是要给他机会事奉,但是没有名分地位。若是可能,总得尽力避免给他地位。附带一题,在召会中事奉,不必太注意地位。如果一个小召会,只有九位姐妹、六位弟兄,而这六位弟兄都曾离婚再娶,这处召会还是需要其中一两位弟兄出来负责;这是没有办法的办法。然而若是弟兄们多,自然应该为着召会的见证,找身分单纯的弟兄出来负责。召会是高超的,有高超的原则,应该给人好印象,但没有铁定的规律。所有在召会中作长老、作执事的,若是可能,都应该有很清白的身分,免得召会高超的名誉受玷污,受连累。然而,召会的事奉重在实际,并不重在地位,所以不必太注意地位。

### 召会事奉不可重在安排

问:有位姐妹在服事时得罪不少人,后来停下服事。最近她在生命上有转机,我们想把她带进事奉,但在事奉聚会中题起这事,就有许多姐妹反对。该怎么办?

答:有些召会的基本难处就是太注重安排。虽然地方召会的事奉,不能一点 安排也没有, 但是绝对要避免太注重安排, 好像人不经过安排就不能事奉, 非得安排才能事奉。所以,安排的分量一定要减轻,否则会成为事奉的妨碍 。若没有这么注重安排,这位姐妹一有心事奉,她就开始事奉了。她有负担 扫地作整洁,她就扫地作整洁。她有负担服事儿童,就可以服事了。她想在 聚会中分享、作见证,更不需要安排许可。不要把召会的事奉,弄得好像完 全是组织,非经过甚么手续才能服事。你们太注重安排,所以才有人不赞成 。在召会中, 赞成不赞成没有价值。不是你们赞成, 我就可以事奉: 不赞成 ,我就不能事奉。事奉的价值在于我和主有没有交通,我和主关系如何,有 没有从主来的负担。有从主来的负担, 我就扫地; 你们赞成我扫, 你们不赞 成我也扫。我有从主来的负担,就作见证;你赞成我作,你不赞成我也作。 这样, 召会中赞成与不赞成的声浪, 就没有用了。因为组织安排太多, 就创 造出一种空气。好像众人赞成不赞成的声浪、越来越有影响力。实在这个影 响力应该消减,没有一个人应该说,他不赞成某弟兄姐妹事奉。我们都得学 功课,赞成不赞成,不要向着别人,只要向着自己。听道为自己听,不要为 别人听。在召会中,一切要应用到自己身上,不要指向别人;不要批评别人 有没有祷告, 应该自己多祷告。别人祷告, 我赞美主: 别人不祷告, 我也赞 美主。圣徒都是爱主的人,他们的情形如何,不是你我来审判;要审判,只 能审判自己。所以,一定要在召会中创造出健康正当的空气,对弟兄姐妹存 着正确的心。一位姐妹可能从前不对,过了一段时间可能她有转变,现在回 来事奉了,众人应该欢喜快乐。一个人从事奉中退去,是很危险的,可能就 此离开召会。她不只没有离开召会、反而能回来事奉、应该为她欢喜、再给 她一次机会。众人都应该学这个功课。

无论你们是不是长老同工,请你们不要心里想着别人的光景。无论对或错,都要指向自己,不要指着别人。本来我是不该在你们面前说长老,但是我说长老,责备长老,有我的地位,有我的灵;你们不一定有地位这样作。所以你们若是把我的话拿去定罪长老,你们就不对了。我一直说,请不要为别人听这些信息,要为自己听。我们要学习敬畏主,接受恩典学功课,召会才有前途。召会的前途在于别人,也在于你。你的光景如何,也是召会前途的一大部分。所以我们每一个人,都要在主面前谦卑的说,『主,怜悯我,你借着信息对我所说的话,我都愿意接受。』关乎别人的事,你不仅不要为别人听,还要受警惕,说,『主,怜悯我,叫我学功课,使我不至于如此。』这才是正当的灵。召会的前途是我们众人的事,我们都要学功课。

## 多祷告, 灵强, 多有生命的供应

问:在我们分家里,只有两家年长的弟兄姐妹,怎样才能叫他们来事奉?

答:这个问题与前一个问题有关。若是召会的事奉配搭都要叫人来,人才来 事奉,那就是在带领上有问题。在召会中,应该有个大前题的带领,就是带 领弟兄姐妹人人事奉, 老幼都事奉。等到大家都来事奉了, 再按着大家的情 形一个一个带领。平日就要给召会一个普遍、彻底的带领,如同一个国家把 公共卫生作到彻底,就免去一一打针的麻烦。如何带领,需要求主给我们智 慧。另一点要注意的是,不要太倚靠安排。长老们总要多祷告,多有生命的 经历。因此, 在经常的例会中, 要有生命的带领, 把属灵的空气培养出来; 大家多祷告, 自然个个灵强, 生命丰盛, 都会想来事奉。若是你自己生命的 经历不彀, 活在灵里的经历不多, 只不过听了几篇道, 学了些作法, 就想要 照著作, 这就会变成组织。弟兄姐妹还没有得着你灵的供应, 生命的供应, 他们的灵还不强,所以你拖他一下,他就动一下,带领起来就非常辛苦。你 自己若有生命的经历, 灵又强, 经常在聚会中供应生命, 供应灵, 叫人里头 的灵活起来,弟兄姐妹就会自动来事奉。一自动事奉,就不必太多安排。有 些整体上的事,自然必须有些安排,才不会紊乱。然而若能避免安排,最好 不安排, 完全靠灵的带领, 大家在灵里活泼的事奉。所以, 我们生命的经历 要丰富, 灵要强, 要活, 自然能帮助别人。

召会一带到活的境地,一带到生命的灵里,事奉就容易。灵要强,就要多祷 告。不祷告,不可能灵强,生命丰盛。一定要学习祷告,多接触主,与主交 通。不要担心你不懂,多作就懂了:不作永远不懂。灵要强,一定要祷告, 就像小孩身体要强健, 非叫他吃不可。作长老的必须学习祷告: 不学习祷告 ,长老永远作不好。千万不要相信自己的干才、自己的办法。干才、办法在 任何社会团体里可以用得成功,但是在召会里用不得。召会不是组织,乃是 一个生机体,带头的人必须活在生命中。组织、干才、办法都没有用,只有生 命有用,而生命乃是从祷告来的。必须学习祷告,祷告越多越好。负责弟兄来 在一起时, 最少要花四分之三的时间祷告, 然后把剩余四分之一的时间用来讨 论事情。我确实知道、大部分地方的长老聚会、所有的时间都是用来讨论事 情,祷告只是官样文章,敷衍了事。长老们来在一起,要彻底祷告;不要讨 论那么多, 谈论那么多, 研究那么多。祷告! 祷告! 长老们要操练祷告, 灵 强, 灵活, 并且在祷告里学功课, 不倚靠自己。人越倚靠自己, 越不祷告; 越倚靠主, 就越多祷告: 越祷告, 就越倚靠主。许多事本来要凭自己作, 经 过祷告就不自己作,让主作了。我们有许多功课必须要学。自己不要作,让 主作: 主不作, 就再祷告, 祷告直到主作。主只要作一点点, 那就是万分的 生命; 我们作一大堆事,连半点生命也没有。同样一件事, 主作的就有生命 , 我们作的没有生命。同样一件事, 主作的就是身体的生机, 我们作的就是 社团的办法。所以,一切事奉都要经过祷告。多祷告,我们的灵就培养起来 , 就活, 就强, 正确的空气就能带到聚会中。多祷告的人, 灵是强的, 生命 是丰富的。不祷告的人,没有灵,没有生命可言。没有别的办法能叫我们灵 强, 只有一个办法, 就是祷告。

一九七九年十月二十四日讲于菲律宾马尼拉

原刊于一九八0年十一月至十二月『话语职事』第十一期与第十二期合刊

# 第七章 神完成的话-基督在我们里面

上一篇 回目錄 下一篇



读经: 歌罗西书一章二十五至二十九节。

保罗完成神的启示

歌罗西 章二十五节说,『我照神为你们所赐我的管家职分,作了召会的执 事。要完成神的话。』这意思是神在旧约里说话,虽然说了三十九卷,但是 还没有说完。在福音书里. 主又说了一些话, 仍然没有说完, 没有说得完全 ; 所以保罗作了执事, 要完成神的话。好比人作一件衣服,甚么都作好了,只 差领子没有装上去,所以这件衣服还没有完成。旧约好像一件衣服的主体, 四福音书像两只袖子; 这件衣服还缺一个领子。保罗的职事就是在这件衣服 上,加一个领子。这样,神的话,也就是神的启示,就全备、完全了。保罗完 成神的话,使之成为一个完整的启示。

你若读过旧约,读过福音书,甚至读过使徒行传,但还没有读过保罗的书信 ,你所读神的话就不完全, 缺少中心的启示。这个中心的启示不在旧约,不在 福音书, 也不在使徒行传, 乃在保罗的十四封书信里。可以说, 保罗的十四 封书信把神的启示完成了。虽然在旧约,在福音书,在使徒行传,神说了那么 多的话, 但那些话还没有完全。直到保罗成了召会的执事, 他就受托把神的 话说得完全并完成。这一个完成的话,就是歌罗西一章二十六至二十七节所 说, 『历世历代以来所隐藏的奥秘, 但如今向祂的圣徒显明了: 神愿意叫他们 知道,这奥秘的荣耀在外邦人中是何等的丰富,就是基督在你们里面成了荣耀 的盼望。』这个奥秘就是基督,所以完成的话也就是基督。也许有人会说, 『四卷福音书不就是讲基督么?怎么说这四卷福音书里神的话,还没有完成 呢?』福音书主要是给我们看见. 主怎样成为肉体. 在地上生活,而后到十字 架上受死,完成救赎,再从死里复活,升到天上。

福音书只说这么多,福音书并没有完全发挥这位成为肉体,死而复活, 升到天 上的基督,成了一个灵住到我们里面。保罗作了召会的执事,要把神的话完成 ,这个话就是那隐藏的奥秘、而这隐藏的奥秘就是『基督在你们里面』。基 督在我们里面, 乃是神那完成的话, 是神完成祂启不的话。这个完成的话, 把神的启示完成了。这个完成的话不在旧约,不在福音书,也不在使徒行传 , 乃是在保罗的书信里。在福音书里, 只有约翰十四至十五章稍微题到一点 。主耶稣说, 『我要求父, 祂必赐给你们另一位保惠师, 叫祂永远与你们同 在,就是实际的灵,乃世人不能接受的,因为不见祂,也不认识祂;你们却 认识祂,因祂与你们同住,且要在你们里面。』(十四16~17。)十五章说 『你们要住在我里面,我也住在你们里面。』(4。)约翰只说了一点, 并没有甚么发挥。所以,基督住在我们里面,以及成为肉体,死而复活,成 为赐生命的灵住在我们里面,乃是保罗特别的职事。保罗将其发挥得淋漓尽 致,相当透彻。这就是保罗的职事,也就是前面举例所说那件衣服的领子, 是神启示的中心。没有这个,神的启示就没有完成。保罗的职事把神的话完 成。神说了那么多,说了三十九卷旧约,加上四卷福音书,一卷使徒行传, 一共四十四卷,还不完全。保罗就领受一个托付,要专一的把神的启示说得 完全:保罗的职事就是完成神的话。

## 人不容易看见圣经中完成的启示

今天主恢复里的话语职事,也领受了这个负担,要完成神的启示。就基督徒个人来说,要看见旧约里的教训、福音书里的教训、以及使徒行传里的教训,比较容易。读经的人,很容易把旧约的教训、福音书的教训、和使徒行传的教训读进来,但是少有人能把保罗十四封书信里中心的启示读进来。这个中心的启示,不是丈夫爱妻子,也不是妻子顺服丈夫;不是敬拜神,敬畏神,甚至也不是爱神。关于敬畏神、敬拜神、爱神、爱妻子、顺服丈夫、孝敬父母、作完全人、讨神喜欢、得救、蒙救赎,这些都是圣经的启示,但并不是完成的启示。那完成的启示乃是『历世历代以来所隐藏的奥秘』,(西一26,)而这奥秘就是『基督在你们里面』。(27。)

读圣经的基督徒成千成万,其他的都读到了,就是没有读到保罗书信里中心 的启示。就团体来说,在基督教里听道的人很多,听了几十年,都听见要如何 敬拜神, 敬畏神, 得救, 有好行为, 讨神喜悦, 传福音, 得圣灵充满, 有上 头来的能力,为主作见证,爱妻子,顺服丈夫等。然而在基督教里,我们的 确从没有听过一篇道,说到『基督在你们里面成了荣耀的盼望』;甚么道都 听过,就是中心的启示没听过。对他们来说,圣经有旧约三十九卷,新约有 福音书四卷,加上一卷使徒行传,然后就没有了。或许他们也讲罗马书、哥 林多前书,以及保罗其他的书信,但他们讲罗马书只讲人有罪,需要救赎。 因信称义, 将身体献上当作活祭, 验证神所喜悦的旨意, 顺服执政、掌权的 ,该纳税的要纳税,该纳粮的要纳粮。讲了这么多,独有一点没讲到,就是 罗马八章十节: 『但基督若在你们里面, 身体固然因罪是死的, 灵却因义是 生命。』所以一般而言,人最容易忽略完成的话,就是能把神的启示完成的 话。今天我们中间也是如此、信徒听道、读生命读经和倪弟兄的著作,得着 许多教训、许多亮光,但就是缺乏中心的亮光。四十年前,蒙头、擘饼、受 浸这些真理, 已经传得非常响亮,但人就是看不见神完成的话。人读福音书 , 读不到中心启示: 甚至保罗书信中满了中心的启示,人也读不到。我们都 看过牧师在礼拜堂替人举行婚礼,但从没有听过牧师说, 『某人,我告诉你 , 你今天是在基督里, 基督也住在你里面。你自己作丈夫作不好, 基督要在 你里头穿着你作好丈夫。』每次婚礼,我们都猜得到,牧师一定读以弗所五 章,然后劝他们: 『新郎某人,你是否愿意从今天起爱你的妻子? 新娘某人 , 你是否愿意从今天起顺服你的丈夫? 』每一次都是这么一套。在他们的祷 告本里,还有一段是牧师给人行婚礼专用的祷告辞。爱妻子并顺服丈夫,的 确是圣经的话,但不是完成的话。神完成的话,就是历世历代以来所隐藏的 奥秘,而这个奥秘就是『基督在你们里面』。保罗的书信就是发挥这个奥秘 ,把这个奥秘发挥到极点。

今天在主的恢复中, 我们也在发挥这个话: 我们的话语职事乃是完成神启示 的职事。关于神完成的话这事,不要说外人不认识,恐怕连我们长老同工中 ,都有许多人没有看见。人可以讲配搭,讲年幼的顺服年长的,也可以把我 们在信息里所看见的,都拿去讲:却很可能对神话语的完成没有基本的看见 。神完成的话不是配搭,不是擘饼,不是蒙头;神话的完成乃是:『基督在 你们里面。』然而这实在是一个奥秘,因着是一个奥秘,所以人读经时看不 见。这一个奥秘,是保罗的书信里所着重说到的,但是人读的时候,就是视 而不见。我们都知道长老必须有生命的经历,活在灵中,能供应人生命。因 此、长老同工对于基督这位赐生命的灵、如何在信徒里面、应该有最起码、 最基本的认识。林后三章六节说, 『那字句杀死人, 那灵却叫人活。』十七 节接着说,『主就是那灵。』林前十五章四十五节说,『末后的亚当成了赐 生命的灵。』基督徒都爱约翰福音,但人读约翰福音,都忽略了十四章十六 至二十节。在那段经文里, 主耶稣说, 『我要求父, 祂必赐给你们另一位保 惠师...就是实际的灵,乃世人不能接受的,因为不见祂,也不认识祂; 你们却认识祂,因祂与你们同住,且要在你们里面。...到那日,你们就知道 我在我父里面,你们在我里面,我也在你们里面。』我们里头的基督,乃是 神历世历代隐藏的奥秘。主耶稣在约翰十四章仅仅题了一下,给保罗豫留伏 笔。等到保罗出来,就用十四封书信,大大的发挥这些话。他发挥的话, 就是 完成神启示的话。若没有保罗的书信,神的启示就没有完成,没有中心,没 有重点。乃是保罗的书信,把神的启示完成了。

## 宣告、警戒和教导

长老同工们都必须看见这异象。我们常说, 『我看见了异象, 就是基督与召会。』这太笼统。我们必须看见完成神启示的话, 就是历世历代所隐藏的奥秘, 也就是基督自己成为赐生命的灵, 住在我们里面作我们的生命, 使我们有生命的经历。这就是我们的异象。

保罗说, 『我们宣扬祂〔基督〕, 是用全般的智慧警戒各人, 教导各人。』 (西一28上。)这里的『宣扬』,原文有宣告的意思。我们先是宣告祂,报 告祂: 然后是『警戒各人, 教导各人』。先是宣告、宣布、报告给整个宇宙 ,而后根据这个报告警戒各人,教导各人。警戒,就是警告人今天在神面前 一切的生活、行动、工作、若不是基督、将来都要被火烧掉。换句话说、就 是警戒、警告人, 不要在基督以外生活行动; 生活行动若不是住在里面的基 督,都要被火烧, (参林前三13~15, )都要被定罪。所以,警戒各人以后, 还要教导各人。千万不要以为, 基督在我们里头这件事, 不需要教导。你们 若认识这个异象,就要根据这个异象教导姐妹们: 『姐妹,不要和丈夫讲理 。你知不知道基督在你里面是你的生命?你和丈夫讲理的时候,是基督,还 是你自己?』许多姐妹都需要这样的教导。光是聚会听道不彀,还需要教导 。当然,长老们首先需要受教导。长老们受过教导,才能教导别人;不仅教 导中年的,也教导少年的: 『弟兄们,不要吵了,这些都不是基督,要活出 基督来。』警戒和教导的目的、是要『将各人在基督里成熟的献上』、(西 一28下,)意即要让每一个人在基督里都成熟,然后成熟的献上给神。就像 办教育, 当学生学成时, 就举行毕业典礼, 把学生都献给他们的父母。父母 把儿女送到学校, 受几年的教育, 学校教育他们, 让他们成熟成才; 作校长 、作教授的,就把他们作为礼物献给父母。保罗的意思是,今天基督在圣徒 里面成了荣耀的盼望: 我们宣扬祂, 是用全般的智慧警戒各人, 教导各人, 好让各人在基督里成熟, 然后把这些成熟的圣徒一个个都献给父神。这是长 老们应该作的事。

如何在生活行动中分辨基督与自己

问: 在生活行动中, 怎样分辨是出于基督, 还是出于自己?

答: 在生活行动时, 不要一直问, 是我还是基督? 这一问, 定规更糊涂。我 们两只脚走路, 一定是一左一右。你若注意左脚先走, 还是右脚先走, 定规 寸步难行。直到现在, 我已经七十多岁了, 还不知道每一次走路, 会先出右 脚还是左脚。只要当你知道不是基督时,就不要走,这就彀了。若是你不知 道是不是基督, 就先作再说: 只要你知道不是基督时, 能打住, 那就很好。 因为要察觉是基督很难,但要察觉不是基督很容易。比方,当你要和弟兄争 辩时,一定不是基督,应该快快打住。有时候,不光争辩不是基督,连想要 对人非常客气礼貌,也可能不是基督。是基督,比较不容易清楚;不是基督 . 比较容易清楚。又譬如. 我们身体好的时候. 不大容易觉得自己有个胃。 等到胃出毛病时,就很容易知道。你不觉得有个胃,代表胃没有病,就不要 管它,照常吃饭便是。但是胃有毛病,会有感觉,就要注意饮食。同样的, 每当你凭自己行动,和人闹意见,与弟兄争辩时,你都会有感觉;反之,当 你凭基督行动时,不会太有感觉。问题在于我们时常明知是凭自己行事,却 不肯打住, 真是得罪主。所以, 非基督徒惟一的罪是不信基督; 基督徒惟一 的罪是不活基督。我们明明知道不活基督是罪,却不定罪这事。一天二十四 小时,除了八小时睡觉,其他十六小时,大概百分之九十几都是活自己。你 不能说你不知道, 因为当你不活基督而活自己时, 你是知道的, 只不过你还 硬着颈项活自己罢了。然而主有怜悯, 当祂吸引我们, 我们就祷告,等祷告 到灵里, 就不活自己而活基督了。我们要蒙拯救, 脱离这种出出入入的可怜 光景。

对圣灵的工作归纳的认识

问:圣经中对于圣灵的工作有许多说法,各派基督徒主张也都不同,我们应该接受到甚么程度?

答:对于圣灵的工作.历代基督徒非常注意辞句上的争辩。有的说圣灵能力,有的说圣灵浇灌,有的说圣灵充满;事实上,圣经只说到一位包罗万有的灵。我们要留意,不要卷进道理中。我们曾经在那些道理里多年,甚至我自己也写过一些书讲论这些事。今天我只愿意告诉你们一件事:圣灵不光是能力,祂乃是包罗万有的灵;祂是生命,是亮光,是一切的一切。今天的问题在于我们如何应用祂、享受祂。基督徒对于灵常偏向两个极端:一个极端是所谓的基要派,不太注重圣灵;另一个极端是所谓的灵恩派,虽注意圣灵,但作法却太过度。我们要经历这位包罗万有的灵,正当的路乃是与祂有交视,蒙祂光照,活在祂里面;祂引导我们,我们就作,祂不引导我们,我们就不作。祂是我们的一切,我们传福音需要能力,祂就是我们的能力;我们祷告需要信心,祂就是我们的信心。我们切切要蒙拯救,不注意甚么基要派、灵恩派,这个说法、那个说法。的确,圣经讲到圣灵的工作,有充满、浇灌、能力、内住、充溢等各方面;但归根结柢,这位灵乃是包罗万有的灵。你在主面前有祷告,运用信心,并且当祂在你里头行动时,你就跟随,这样就足彀了。

生活行动照着灵,以活出基督

问: 弟兄们之间该不该彼此劝勉, 彼此改正?

答:关于这个问题,只有一个答案。圣灵引导你怎样作,你就怎样作。圣灵没有引导,你就不要改正别人,否则就是多管闲事。少年人总想过问别人的事,但是人的经历越多,生命越丰富,就越觉得自己的事都管不好,何必管别人的事。一个老练的人,当他为别人担心时,只有祷告,随从灵的引导供应人生命。也许你说,圣经岂不是告诉我们要彼此劝勉,所以我们应该规劝人,指出弟兄的不对,劝他改正。然而你还没有改他以前,要看自己与神对不对,否则需要改正的是你。

总归来说,今天问题完全在于生活行动有没有照着灵。只要生活行动照着灵 ,甚么问题就都解决了。使徒行传里是有五旬节圣灵的浇灌,但很奇妙,当 保罗完成神启示的话时,他都不题这些。虽然哥林多前书题到方言,但我们 仔细读。就知道保罗并不鼓励人说方言。反而是用智慧和爱心。改正那些妄 用方言的人。几乎没有一个灵恩运动的人不妄用方言。所以保罗说,『但在 召会中, 我宁愿用我的心思说五句话, 可以教导人, 强如用方言说万句话。 』(林前十四19。)一个人除非有成见,否则读完哥林多前书,恐怕就不说 方言了。保罗给我们看见、能建造召会的乃是申言、(4、)不是方言。申 言就是尽话语职事:说清楚的话,有亮光,有生命,有丰富,就是申言。『 申言』这辞,国语和合本译为『作先知讲道』,但这辞的意思不重在豫先说 将来的事, 乃是指作神的出口, 替神说话, 这就是话语职事。最叫召会得帮 助的不是说方言,乃是申言替神说话,并说出神。这不是说传福音不需要能 力,但福音的能力绝不是灵恩运动所说的能力。在山东烟台,我们会所隔壁 就是灵恩派的会堂。他们不懂别的,只专讲灵恩,而他们所谓的灵恩就是方 言、医病。有一天,他们的负责人来与我交通。我不和他辩论道理,只和他 讲事实。我说, 『弟兄, 我们这些年都不讲圣灵浇灌, 不讲能力. 也不说方 言,但我们这个月一次受浸一百二十位,下个月还会有几十位。我们聚会时 圣徒成群, 门庭若市, 座无虚席, 场地不彀用, 楼上楼下到处都是人, 连小 房间里都是人。你们天天讲能力,讲方言,这么多年来还是七、八十人,一 直不到一百人,能力何在?』他听了我的话就闭口无言。一九六五年我从美 国回到台湾, 正逢灵恩运动四起, 有人喊口号说, 一九六六年全世界要有大 复兴,并且大复兴要从台湾不是基督,就先作再说;只要你知道不是基督时 ,能打住,那就很好。因为要察觉是基督很难,但要察觉不是基督很容易。 比方,当你要和弟兄争辩时,一定不是基督,应该快快打住。有时候,不光 争辩不是基督,连想要对人非常客气礼貌,也可能不是基督。是基督,比较 不容易清楚;不是基督,比较容易清楚。又譬如,我们身体好的时候,不大 容易觉得自己有个胃。等到胄出毛病时,就很容易知道。你不觉得有个胃, 代表胃没有病,就不要管它,照常吃饭便是。但是胃有毛病,会有感觉,就 要注意饮食。同样的, 每当你凭自己行动, 和人闹意见, 与弟兄争辩时, 你 都会有感觉; 反之, 当你凭基督行动时, 不会太有感觉。

问题在于我们时常明知是凭自己行事,却不肯打住,真是得罪主。所以,非基督徒惟一的罪是不信基督;基督徒惟一的罪是不活基督。我侗明明知道不活基督是罪,却不定罪这事。一天二十四小时,除了八小时睡觉,其他十六小时,大概百分之九十几都是活自己。你不能说你不知道,因为当你不活基督而活目已时,你是知道的,只不过你还硬着颈项活目已罢了。然而主有怜悯,当祂吸引我们,我们就祷告,等祷告到灵里,就不活自己而活基督了。我们要蒙拯救,脱离这种出出入入的可怜光景。

#### 对圣灵的工作归纳的认识

问:圣经中对于圣灵的工作有许多说法,各派基督徒主张也都不同,我们应该接受到甚么程度?

答:对于圣灵的工作,历代基督徒非常注意辞句上的争辩。有的说圣灵能力,有的说圣灵浇灌,有的说圣灵充满;事实上,圣经只说到一位包罗万有的灵。我们要留意,不要卷进道理中。我们曾经在那些道理里多年,甚至我自己也写过一些书讲论这些事。今天我只愿意告诉你们一件事:圣灵不光是能力,祂乃是包罗万有的灵;祂是生命,是亮光,是一切的一切。今天的问题在于我们如何应用祂、享受祂。基督徒对于灵常偏向两个极端:一个极端是所谓的基要派,不太注重圣灵;另一个极端是所谓的灵恩派,虽注意圣灵,但作法却太过度。我们要经历这位包罗万有的灵,正当的路乃是与祂有灵,使作法却太过度。我们要经历这位包罗万有的灵,正当的路乃是与祂有礼,我们未不作。祂是我们的一切,我们传福音需要能力,祂就是我们的能力;我们祷告需要信心,祂就是我们的信心。我们切切要蒙拯救,不注意甚么基要派,灵恩派,这个说法、那个说法。的确,圣经讲到圣灵的工作,有充满、浇灌、能力、内住、充溢等各方面;但归根结柢,这位灵乃是包罗万有的灵。你在主面前有祷告,运用信心,并且当祂在你里头行动时,你就跟随,这样就足彀了。

生活行动照着灵, 以活出基督

问:弟兄们之间该不该彼此劝勉,彼此改正?

答:关于这个问题,只有一个答案。圣灵引导你怎样作,你就怎样作。圣灵 没有引导, 你就不要改正别人, 否则就是多管闲事。少年人总想过问别人的 事,但是人的经历越多,生命越丰富,就越觉得自己的事都管不好,何必管 别人的事。一个老练的人,当他为别人担心时,只有祷告,随从灵的引导供 应人生命。也许你说,圣经岂不是告诉我们要彼此劝勉,所以我们应该规劝 人,指出弟兄的不对,劝他改正。然而你还没有改他以前,要看自己与神对 不对,否则需要改正的是你。总归来说,今天问题完全在于生活行动有没有 照着灵。只要生活行动照着灵,甚么问题就都解决了。使徒行传里是有五旬 节圣灵的浇灌, 但很奇妙, 当保罗完成神启示的话时, 他都不题这些。虽然 哥林多前书题到方言, 但我们仔细读, 就知道保罗并不鼓励人说方言, 反而 是用智慧和爱心、改正那些妄用方言的人。几乎没有一个灵恩运动的人不妄 用方言。所以保罗说, 『但在召会中, 我宁愿用我的心思说五句话, 可以教 导人,强如用方言说万句话。』(林前十四19。)一个人除非有成见,否则 读完哥林多前书,恐怕就不说方言了。保罗给我们看见,能建造召会的乃是 申言, (4, ) 不是方言。申言就是尽话语职事; 说清楚的话, 有亮光, 有 生命,有丰富,就是申言。『申言』这辞,国语和合本译为『作先知讲道』 , 但这辞的意思不重在豫先说将来的事, 乃是指作神的出口, 替神说话, 这 就是话语职事。最叫召会得帮助的不是说方言,乃是申言替神说话,并说出 神。这不是说传福音不需要能力,但福音的能力绝不是灵恩运动所说的能力 。在山东烟台,我们会所隔壁就是灵恩派的会堂。他们不懂别的,只专讲灵 恩,而他们所谓的灵恩就是方言、医病。有一天,他们的负责人来与我交通 。我不和他辩论道理, 只和他讲事实。我说, 『弟兄, 我们这些年都不讲圣 灵浇灌,不讲能力,也不说方言,但我们这个月一次受浸一百二十位,下个 月还会有几十位。我侗聚会时圣徒成群,门庭若市,座无虚席,场地不彀用 , 楼上楼下到处都是人, 连小房间里都是人。你们天天讲能力, 讲方言, 这 么多年来还是七、八十人,一直不到一百人,能力何在?』他听了我的话就 闭口无言。

一九六五年我从美国回到台湾, 正逢灵恩运动四起, 有人喊口号说, 一九六 六年全世界要有大复兴,并且大复兴要从台湾起头。从那时起至今十几年过 去,台湾不但没有他们所说的大复兴,连这些灵恩运动的人也七零八落了。 一九六三年, 有一班人把灵恩带到马来西亚实兆远, 他们占据召会的会所, 在会所外另挂上他们的招牌。当时,召会中只剩下几位年长弟兄、姐妹和孩 子。在那些灵恩运动的人看来, 召会是完了; 但后来搞灵恩运动的人四分五 裂, 而地方召会中的几位年长弟兄、姐妹和孩子, 至今又造起新会所, 有一 百多人聚会。这才是神的能力。我要问灵恩运动的人: 『你的能力何在? 你 说的方言是真的么?你的方言若是真的,应该有能力,有结果;看果子就知 道树。』许多福音大汉都没有说方言,他们却满有能力。能力不在于名词说 法,能力就是包罗万有的灵。你我若支取运用这灵,常常运用信心,有祷告 , 与主交通, 随灵而行, 定规有能力。每逢有人问起灵恩的问题, 不要三言 两语回答他。要用历史事实证明给他看:第一,灵恩运动都不长命;第二, 在基督徒中间, 灵恩运动的人最会制造分裂。灵是一, 灵不是分; 但灵恩运 动里的人把分裂当作平常,他们不认为分裂是一件严重的事。我们的神是三 而一的, 祂经过了创造, 成为肉体, 地上的生活, 十字架的死, 就进入复活 ,升到天上。祂一切都完成了,今天祂最终的表现,就是成为包罗万有的灵 。如今祂就住在你我里面,并且要穿在我们身上。保罗说,『你们凡浸入基 督的,都已经穿上了基督。』(加三27。)受浸归入基督的人,都是披戴基 督, 穿上基督了; 而基督就是能力。所以五旬节降下的灵, 就是这位基督; 我们所得着的灵, 并不是与基督分开的另一位。这位基督就是灵, 就是生命 、能力、亮光,就是权柄、高举,祂乃是一切。我们一定要与这位灵联成一 灵,与祂有交通,在祂里面生活行动。当我们有任何需要,就用信心来应用 祂。断定圣经的真理,不能只用一卷书,乃必须用全本圣经。使徒行传题到 五旬节有说方言的事, (二4, 6, 8, 11, )但是到了书信, 说方言的事就 不太题起。保罗在林前十二'十四章虽然题到方言,但不是鼓励,而是约束 和改正。而后在加拉太书、以弗所书'腓立比书'歌罗西书这些最中心的书信 里'再也不题方言的事。

末了到了启示录,只题到七灵,一点也不题方言。所以归纳来说,我们今天得的亮先,是三而一的神成了赐生命的灵,与我们成为一灵。一切都在于我们与祂有交通,能应用祂。圣经虽然有许多话,也有许多命令,但归钠起来只是一句: 『照着灵而行。』(罗八4:)连我们孝敬父母,顺服丈夫,爱妻子,谦卑为人,都要照着灵。若不照着灵,不只骄傲该定罪,连谦卑都该定罪; 不只恨人该定罪,连爱人也该定罪。我们的爱必须照着灵,完全从灵里出采,才是神所要的。这位灵就是基督,照着灵就是活出基督; 只有基督能蒙神悦纳。

□九七九年十月二十五 讲于菲律宾马见拉原刊于一九八0年十一月至十二月『话语职事』第十一期与第十二期合刊

# 第八章 抛开仪式在灵里事奉

# 上一篇 回目錄 下一篇



神学上关于三一神的争论

两千年来. 关乎三一神有两派极端而错误的说法: 一派是『三神论』, 主张 父是一位神. 子是一位神. 灵又是一位神: 另一派是『形态论』, 主张一位 神有三个身位, 神最初是父, 到了一个时候, 父变作子, 就没有父了: 再后 子升天,就不再是子,而成为灵了。从第二世纪起,关于三一神的讲究就有 许多争论。圣经中许多真理都有两面、尤其关乎神是『三』又是『一』的这 两面真理更是重大。『三一』(Triune)这辞源自拉丁文,乃是『三』和『 一』两个字合在一起而成。圣经启示,神绝对是一。旧约以赛亚书说到:『 我是耶和华,再没有别神:除了我以外没有神。』(四五5。)诗篇八十六 篇说,『惟独你是神。』(10。)新约也说得很清楚,神只有一位,(可十 二32、林前八4、雅二19、) 只有一位#申。(林前八6、提前二5。) 然而圣 经又说,这位神是父,又是子,又是灵。(太二八19。)因此,一般基督教 里就有『三位一体』的说法, 这说法很容易叫人领会神是团体的神, 就像三 个人成为一体;因此, 『三位一体』的说法是很害意的。有位同工在一九六 五年到洛杉矶找我辩论这事,就是受了这说法的影响。我问他: 『弟兄,你 说到底有几位神?』他竟然清清楚楚的说, 『三位神。』我说, 『弟兄, 千 万不能这样讲, 这是大异端。』他却争辩说, 『诗篇八十二篇不是还题到诸 神么?』我说,『那里的诸神是指天使说的; (1;)天使有许多,但新旧约 圣经清楚的说,我们只有一位神。』倪弟兄也不赞成『三位一体』的说法。 古代神学家读到三一神的真理, 无法领会, 只好创造这个说法, 翻成中文就 是『三位一体』。我们的神只有一位,但这位神有父、子、灵的讲究。形态 论的错,在于不承认父、子、灵从永远到永远同时共存。形态论者从圣经里 看见神是一位,就坚持只讲这个。可惜他们讲得太过,把父、子、灵说成三 段时期不同的存在,而不是永远同时共存。这是他们极大的错误,使他们成 了异端。

在美国有人反对我们,说我们是形态论。我们很清楚的告诉他们: 『我们虽然说父、子、灵是一,但我们承认父、子、灵从永远到永远是同时共存的。因为约翰一章一节说,「太初有话,话与神同在,话就是神。」这里「话就是神」指明话与神是一,而「话与神同在」,又指明话与神是二者。这里的同在,证明不是先有父后有子,否则就没法同在;同在必须是同时共存才是。在十七章五节,主耶稣祷告说,「父阿,现在求你使我与你同得荣耀,就是未有世界以先,我与你同有的荣耀。」这启示不是先有父,到了某时期,父变作子,再后到某时期,子又变作灵。』

三神论者说,父是父,子是子,灵是灵。他们不承认主就是那灵,所以把林 后三章十七节的『主』解释为『神』,认为这里所说的『主就是那灵』,与 约翰四章二十四节所说的『神是灵』一样。这是他们的解释。然而,我们读 林后三章十七节上下文,就知道他们完全曲解了这节圣经。十四节说,『但 他们的心思刚硬,因为直到今日他们诵读旧约的时候,同样的帕子还存留着 ,他们还未得启示这帕子在基督里已经废去了。』这里题到『帕子在基督里 已经废去了』。十五至十六节说, 『是的, ... 帕子还留在他们心上; 但他 们的心几时转向主, 帕子就几时除去了。』这里说, 心几时转向主, 帕子就 几时除去了, 强有力的证明, 这两节讲的是同一件事; 十四节的基督就是十 六节的主。主就是基督, 十四节说基督, 十六节说主。因此, 随后十七节就 说,『主就是那灵。』所以根据上下文,『主』乃是指『基督』说的。十八 节说, 『但我侗众人既然以没有帕子遮蔽的脸, 好像镜子观看并返照主的荣 光,就渐渐变化成为与祂同样的形象,从荣耀到荣耀,乃是从主灵变化成的 。』根据上下文,我们知道这段圣经是说到我们要变化成为神儿子的形象。 罗马八章二十九节也说到我们要模成神儿子的形象。同一件事,哥林多后书 是说主的形象,罗马书是说神儿子的形象。这证明林后三章所讲的主,就是 主耶稣;此外,保罗在林后四章五节也清楚的说,『我们不是传自己,乃是 传基督耶稣为主。』根据林后三、四章的前后文,我们清楚看到,主自己就 是主基督。

三神论者为了符合他们的理论,就把这里的『主』曲解成『神』。然而就算 我们同意这里的『主』是指着『神』,我们还是要问:『既然主耶稣是神, 而神又是那灵,难道主耶稣不是那灵么? 』我们今天所承继的,是历代一直 传承下来正统的亮光: 现今这亮光在我们中间越来越明亮,越过越清楚。所 以,我们能大胆宣告:『主就是那灵。』那灵就是三一神经过了创造、成为 肉体、为人生活、死、复活、升天、降下等种种手绩;在那灵里不光有神性 . 也有人性。关于这点, 我们从慕安得烈弟兄所着『基督的灵』一书中, 得 着莫大的帮助。可以说、慕安得烈是头一个看见在圣灵里有人性。而后我们 又蒙主恩、看见旧约圣膏油的豫表。出埃及三十章里的圣膏油、乃是橄榄油 加上四种香料。(23~25。)橄榄油, 是纯的; 膏油就有多种成分, 是橄榄 油加上四种香料调成的。弟兄会的教师说,圣膏油豫表圣灵,我们承认这是 对的。然而, 弟兄会没有看见, 圣膏油里有基督死的成分, 也有基督复活的 成分、有神的成分、也有人的成分。那灵乃是调和的灵、不单是橄榄油、乃 是橄榄油调和着四种元素而成的膏所豫表的。今天的圣灵不仅是油,也是膏 ; 在这膏里有神的成分, 也有人的成分, 有基督死的成分, 也有基督复活的 成分。这就是那灵。今天我们的生命在这灵里,我们的生活也应该在这灵里 ,甚至我们的事奉工作都应该在这灵里。

## 要抛弃仪文学习用灵

可惜,不仅一般基督教中一切的工作、事奉、礼拜都是仪式、字句的,不在灵里;连我们中间有些地方的事奉、聚会,也逐渐从灵里出来,变作仪文了。罗马七章说,『叫我们在灵的新样里服事,不在字句的旧样里。』(6。)然而在有些地方,我们的事奉的确逐渐变作规条,变作呆板的仪文、字句。请容我这么说,『在你们各地的长老聚会里,交通和祷告是在灵里,还是照规矩而已?』譬如,你们来在一起,开头总是有些祷告;你们是把这个祷告当作一种开会前的例行公事?还是真有负担,从灵里彼此祷告?若不是真有负担,祷告都是仪式。

在一些召会里,长老们来在一起,总是先花十分钟,或者再多一点时间祷告 ; 但是等到祷告以后,交通的内容根本和祷告不相干。这证明这样的祷告是 仪式的。按理说,应该是长老们来在一起,众人同心、同灵、同负担,一同 进到主面前, 为着一件事或几件事, 祷告了又祷告, 而后从灵里交通、说话 。若不清楚,就再交通,再祷告。这样的祷告才是灵的祷告,不是仪文的祷 告。若是各地召会长老来在一起,不过有点开会仪式性的祷告,然后众人就 开始谈论事情, 这就变作规条了。我们中间已经有许多讲灵、讲生命的信息 ,但在实际的生活、聚会、事奉里,好像没有灵一样。因此从十多年前起, 我们在台北就想打掉聚会的仪式。那时我们的聚会, 七点二十五分有人来, 就坐着等,又来一个,也坐着等,再来一个,还是坐着等。到了七点二十九 分半,三位长老进来坐下。先来的人都在等长老,长老来表示可以开始聚会 了。第一位长老看看第二位长老, 第二位长老看看第三位长老, 三位长老推 来推去,末了有一位题了一首诗歌让大家唱,聚会就开始了。这种聚会完全 没有灵,这是我们从前可怜的光景。一九六一年我们在台湾,想打通『在灵 里』这件事, 但一直没打通。年底, 主带我到美国。一九六二年我在美国开 工,一开工就着重的强调灵。所以,主的恢复在美国的见证,是从灵开始的 。那时,聚会都没有程序;谁来了谁就唱,谁来了谁就祷。主的恢复就是这 样在美国打开的。在美国许多地方,祷告聚会从来不唱诗,不讲道,也不报 告祷告事项;晚上七点半聚会,只要有三、五个人先到,就开始一直祷告, 之后人越来越多,就一直祷告到差不多九点半。没有唱诗,没有人说话,全 是祷告。这是主的怜悯,拯救美国众召会脱离仪文的死沉。我们很容易落到 基督教的仪式里。有些地方召会,事奉大多变成无形的组织。关于如何作长 老,如何听长老的话,谁是同工,同工和长老该怎样聚会,事情要怎样交代 ,完全形成了仪式。一拿走这套仪式,彷佛就没有人知道该如何聚会、事奉 。一没有定规,好像就没有人知道该如何尽功用。人被安排就有得讲,没被 安排就没得讲;这完全等同于仪式。

愿主怜悯我们,叫我们脱开仪文,学习活在灵里。不仅聚会操练灵,即使在 家里,在日常生活中,也要操练灵,并且要随从灵。主能替我作见证,我和 妻子谈话,有时话已经到了舌根,却受灵的禁止而完全吞回去。我想说,但 是里面说, 『不要说!』这是消极一面的经历。积极一面常是当灵行动时. 我就跟着灵行动;灵里要说话,我就随着灵说。平常就操练灵,等操练习惯 了, 到聚会中就很容易在灵里, 凭灵而行。真正搡练灵, 是在日常生活中, 实实际际的把心思置于灵, 让灵管治你的心思、情感、意志; 让你的全人受 灵管治、约束并带领,如此你就能随从灵。当你这样服在灵之下,受灵的带 领,这灵在你身上就作杀死的工作,杀死你的肉体、自己、血气、私欲,同 时在你里面运行出复活的大能。这样、当你说话、灵就出来、带着权柄、带 着亮光。当你祷告,灵就出来,带着生命供应,带着膏油的涂抹。因着灵能 从你里面出来, 人听你讲话, 听你祷告, 就觉得有生命供应, 有滋润。这是 我们中间应该常有的光景。人到你家,与你交通,就摸着灵出来。若是我们 在日常生活中都操练灵; 这样, 众人来在一起聚会, 一唱诗, 灵就出来, 无 论谁一开口,灵就出来。众人来在一起,或有赞美,或有感谢,一点不会紊 乱。人容易接受办法,却不容易认识灵,也不容易用灵。你我都要学习操练 用灵,不要太注重办法。办法虽有帮助,但最重要也是最先要学习操练的, 乃是运用灵。譬如,祷告聚会时,不必问谁该祷告,该为甚么事祷告,尽管 好好用灵祷告。同样的,聚会中该说甚么话是次要的,首要的是要操炼用灵 ,用灵说话,随灵说话。有的人生来很守规矩,却像铜墙铁壁一样,灵在他 身上完全行不通, 这样的人需要被破碎, 灵才能出来。很可惜, 今天有人操 练破碎, 灵却一直出不来。他不操练灵的出来, 反而操练人的破碎; 结果也 许自己操练到破碎了,但灵还是出不来。其实,倪弟兄所说『人的破碎与灵 的出来』一系列的信息,并不重在人要破碎,乃是重在灵要出来。盼望各地 长老侗聚会时,不要重在怎么谈论,怎么交通,而要先学习在聚会中彼此完 全敞开。甚么都不怕,甚么都不管,只管从灵里祷告出来;我该这样祷告, 你也该这样祷告,众人都要这样祷告。

不要问祷告多久; 灵怎样带领, 就怎样祷告, 祷告到天地末日也可以。不要一谈起事情, 就问怎么作? 甚么时候作? 谁去作? 然后有人给我们指引, 马上记录下来, 变成规条; 这就是『字句杀死人』。(林后三6。)要学习不要规条, 只要灵。同工们到一个地方服事, 不必要求大家作甚么, 只要敞开灵与人交通, 供应人生命。我们里面都有一个活的灵, 我们的主就是那灵。保罗说, 『主就是那灵; 主的灵在那里, 那里就有自由。』(17,)不自由, 就是因为没有灵。各地召会的情形, 不在于改不改办法, 乃在于是不是在灵里。我们要在灵里有好的交通, 寻求主的带领, 而不是一成不变的墨守成规。使徒们作主的工, 就是这样。主在彼得、保罗、约翰身上都有不同的带领, 他们没有墨守成规, 他们作的虽然彼此有不同, 但都是作基督耶稣的见证, 因为他们都活在灵里。

## 灵贫穷,心清洁

问:从前远东各召会许多事奉的人,原来情形都很好,后来出了事变得非常不像样:将来我也难保不会错,那不是太危险了么?

答:我们没有一个人不会错。圣经中,只有一个人没有错,就是主耶稣。即使是使徒保罗都会错。人会犯错,但有的人错了,还不至于离开正路;有的人一错,就离开正路。主耶稣讲到国度的宪法时,在马太五章说了两个基本的条件:第一是灵里贫穷,第二是清心。(3,8。)若是我们灵不贫穷,心也不彀清洁,在神之外有所追随,一犯错就容易离开正路。若是我们灵里贫穷,心里清洁,或许错而再错,但是错了之后,我们还可能在正路上。仔细察看已过在我们中间出事的人,问题还不在对或错,而是心不清洁,灵不贫穷。甚么是灵不贫穷?就是自满自足,不能从别人接受帮助。甚么是心不清洁?就是以神之外的事物为目标。主说,『清心的人有福了,因为他们必看见神。』(8。)

神应当是我们独一的目标;我们的目标一离开神,心就不清洁了。心不清洁,在神之外另有追求的人,一错就从正路上岔出去了。已过年间,远东有几处召会出过事,那些出事的人,在他们出去以先,讲召会这个题目,都讲得很响亮。等到他们出去之后,再也不题召会了。那就证明他们在神之外别有目的,心不清洁。所以,要保守我们在正路上,即使错了还不至于岔出去,完全在乎我们灵贫穷,心清洁。

#### 长老的任期

问:在圣经中长老似乎是终身职;但在事实上,长老该不该像旧约祭司那样到五十岁就退休?

答:旧约祭司的任职是到五十岁,(民四3,八23~25,)乃是因为按照人的肉身说,五十岁以后体力就开始衰老。所以按这原则来看,若是作长老的人在属灵上,或是在身体的力量上老衰了,就应该让别人作。旧约的祭司到五十岁,力量开始衰退,就从事奉的工作上退去,不再办事。今天,新约中虽没有讲到作长老在年岁上的限制,但如果我们的体力开始衰退了,也应该让别人作;只要是衰老,构不上了,就应该让给别人。若是我们中间必治,是我们中间。若是我们中间。若是我们中间。我对召会有益?换句话说,是我留下有益?要照着召会有。此处作决定。但愿退的原则,在我们中间也是活的、生命的下,是留己的人作长老的,到了一个时候就该衡量,在召会当前的光景下,是留己的位位,还是退去比较有益?若是我跟会更有益召会,我就退;不为自己就不多为召会的得失着想。若是召会能得,我就留;若是召会有失,我就是不为公义,是不是我们的心清洁,灵贫穷,没有贪求,一旦主有何带领,我们都能接受。我们一有贪求,心不清洁,灵不贫穷,目满目足,这就难办了。

一九七九年十月二十五 讲于菲律宾马尼拉

原刊于一九八0年十一月至十二月『话语职事j第十一期与第十二期合刊

## 第九章 在爱中配搭

# 上一篇 回目錄



读经: 哥林多前书十二章三十一节, 十三章一至八节, 十三节, 十四章一节, 八 章一五节。

下一本篇信息我们要来看一个重要的项目,就是爱。爱是我们最熟识的一个 辞, 但恐怕也是我们最忽略的一件事。

#### 知识、恩赐不是生命

哥林多前书对付说方言的问题,对付知识和恩赐。保罗在一章对哥林多的信 徒说, 『因为你们在基督里, 在一切的发表和知识上, 样样都得以富足, ... . 以致你们在恩赐上一无所缺。』(5, 7。) 哥林多信徒在知识、恩赐上太 丰富了,一无所缺,以致产生了难处;他们知识丰富,恩赐也很好,但他们 中间却很紊乱。照着新约的记载, 哥林多召会是最紊乱的一个召会: 没有一 个地方召会, 像哥林多召会那样紊乱。哥林多召会不只紊乱, 也最为有罪, 甚至逵偶像的事都不清楚。实在很奇特,他们知识彀, 恩赐也多, 却是又紊 乱又有罪,并且和偶像有牵逵。这无疑给我们看见,知识不是生命,恩赐也 不是生命。在林前一章末了, 使徒保罗说, 『但你们得在基督耶稣里, 是出 于神,这基督成了从神给我们的智慧:公义'圣别和救赎。』(30。)神使 基督成为我们的智慧:公义、圣别和救赎:神没有使基督成为我们的知识、 口才和恩这样说可能会让有些人听了不舒服,因为在基督徒中,属灵的知识 、口才和恩赐是非常受重视的。若有人能站起来讲几句漂亮的话,引经据典 , 说故事, 讲比喻, 讲得头头是道, 让人听得津津有味, 那就是头一等的传 道人。

事实上,从来没有一个名传道,说话结巴不流利,声音不宏亮。只要他在人群中站起来讲话,声音宏亮,口齿清楚,辞句顺畅,像音乐一样动听,定规受欢迎。同时,他无须会讲太多篇道,只要能讲三、然而,我们要看见,就是这样的名传道害了召会;因为没有一个名传道不自立小派别。几乎每一个名传道,都有自己的小派别。只要是名传道,受人欢迎,就会自成一派。在西方如此,在东方更是不得了。我们年长一点的,从年幼就作了基督徒,我们看基督教,整整看了半世纪多。这半世纪以来,在中国人中,没有一个名传道不自成一派的,并且没有两个名传道能在一起合作。虽然表面上都讲得冠冕堂皇,声称在基督里是合一的,同信一主,同归一宗,都是主仆;但事实上这些人不能真正合作,并且背地里还彼此妒忌。

我们要看见,口才、知识、恩赐是害人的。保罗在哥林多前书里,虽然没有用毒蛇、猛兽这些字眼形容那些人,但是你读整卷书,会发现保罗对这些非常有戒心。所以他告诉哥林多人,他们的口才、知识都全备,没有不及人的,但保罗要把极超越的路指示他们;没有一条路比这条路更超越,这条路就是爱。(十二31~十三3。)哥林多人要知识、口才、恩赐,但他们一点也不属灵;保罗甚至称他们为属肉的。(三1。)今天同样有很多人,只在意外面恩赐的表显,却不注重内住的灵。不仅如此,有些灵恩派基督徒所谓的方言,其实不是道地的真方言。巴兰的驴那一天开口说人话,才是道地的方言,是真方言。(民二二28~30。)但即使有人会讲真方言,保罗还是说,这样的人不过是鸣的锣、响的钹,没有生命。(林前十三1。)

在召会聚会中,有的人讲话好听,却是鸣锣响钹;有的人结结巴巴,却是生命的出口。你要那一种?许多人都想要鸣锣响钹,不要结结巴巴;但保罗说,在召会中造成困扰的,就是那些无生命的恩赐,那些鸣的锣、响的钹。哥林多人最欣赏恩赐,保罗来了,他们觉得不错;亚波罗来了,他们说不错;彼得来了,他们也说不错。这三个人,对上三种人的口味。因此,有的人说,我是属保罗的;有的人说,我是属亚波罗的;也有人说,我是属矶法(彼得)的。(一12。)于是哥林多召会就产生派别、分争、结党。

他们在恩赐上一无所缺, (7,) 但他们一点也不属灵, 反而天然口味相当重。一有口味的偏好和欣赏, 非结党分派不可; 好比四川口味是越辣越好, 北京口味是越淡越好。我们在召会中事奉, 对属灵的口味应当糊涂, 辣也吃不出, 香也闻不出, 吃饱才算数。我们都得靠主的恩典, 聚会不挑口味, 只要简单的吃。当弟兄姐妹起来作见证, 释放话语, 我们不要挑口味, 有偏好, 乃要单纯的接受基督, 得生命的供应。

## 灵是基督的实际, 爱是灵的表现

保罗说, 『爱是永不败落: 但申言终必归于无用, 方言终必停止, 知识也终 必归于无用。』(十三8。)惟有爱是永恒的,能存到永远,因为爱是出于 生命。这就是为甚么保罗说,『我若能说人和天使的方言,却没有爱,我就 成了鸣的锣、响的钹。我若有申言的恩赐,也明白一切的奥秘,和一切的知 识,并有全备的信,以致能彀移山,却没有爱,我就算不得甚么。我若将我 一切所有的变卖为食物分给人吃,又舍己身叫我可以夸口,却没有爱,仍然 与我无益。』(1~3。)在主的恢复里,我们必须相爱。林前十三章的爱就 是生命,生命的表现就是爱。以弗所书中有两个苏,一个是『在爱里』,( 一4, 三17, 四2 15, 16, 五2, ) 一个是『在灵里』; (二22, 三5, 五18, 六18;) 这是一件事的两面, 在里面的是灵, 显出来的是爱。另有一个辞是 『在基督里』;(一3~4,10,12,四32)你若不在灵里,就无法在基督里 , 就不能在爱里。灵是基督的实际, 爱是灵的表现。这些都是我们的试金石 ; 我们是否在灵里, 要看我们是否在爱里。若是在爱里, 就是出乎主, 就是 在灵里,就是纯洁的爱。这爱乃是灵的表现,而灵是基督的实际。你若是在 爱里,就是在灵里,不是在知识、恩赐里。在爱里,生命是丰富、兴旺的。 保罗说,『知识是叫人自高自大,惟有爱建造人。』知识多就自大,惟有爱 能建造人,造就人;爱能建造召会,能建造自己。没有爱就是鸣锣响钹,没 有生命,对召会也没有益处;越没有爱,就越破坏召会。请记得,那破坏建 造的,不是打牌、看电影的人,乃是能讲道、能作工、有知识、有恩赐,却 没有爱的人。

为着某处召会的负责弟兄,我和几位同工一直在主面前仰望,也一直在交通 寻求。我们觉得,应该让五位中年弟兄和二位年长弟兄,绑在一起共同负责 。或许这七位弟兄平常没有配搭在一起,但现在既要一同负责,就非得绑在 一起不可。绑到一个地步, 大家只得相爱。他们都应当向主说, 『主, 赐给 我爱, 让我能爱。我与我的弟兄们, 要彼此相爱。千错万错, 主你不会错, 是你把我们绑在一起, 又摆在这里。感谢赞美主, 我们都生在你的家里, 也 都看见了异象, 所以我们绝不逃避。』因此, 这几位弟兄都该『缴械』, 一 同相爱。无论愿不愿意,一绑在一起,爱就充满了。我很欣赏中国的老式婚 姻。我在美国住了几十年, 觉得新式婚姻问题很多。新式婚姻的选择太属害 , 太自由; 男孩不听父母的, 女孩也不听父母的, 两人目己看对眼, 情投意 合就结婚。按美国的统计,这种自由的新式婚姻中,离婚、分居的比例相当 高。这种婚姻失败的原因,就是因为太自由,完全凭自己选择。中国老式婚 姻,不管男女双方是否相爱,就直接把两人绑在一起。虽然这好像是强逼, 但能长相厮守的比例反而比较高。我小时候在家乡,每次有人结婚,都会看 见四个大字: 『天作之合。』明明是父母之命, 却说天作之合。男女双方都 认定天命如此,就娶罢,就嫁罢。不必旁人或牧师来问,到底爱不爱对方, 双方都认定天命如此,天会来祝福。这种中国老式的婚姻,是没有选择,完 全听天由命,结果反而是天作之合,平安无事。人如果要选择,选了一个好 的, 过几个月又看到更好的, 再过几年又看到更好的, 这怎么作决定? 况且 谁有把握,靠自己的眼光能选到最好的。可能你选了一个人相貌堂堂,结果 心术不正,你就吃亏了。所以,若是一开头就把选择的门关了,一切都是天 命如此,结果就是天作之合,知足常乐,平安无事。倪弟兄曾说到,青年人 在订婚前,要把眼睛睁大,透彻观察;等到订婚、结婚之后,就要闭起眼睛 ,装垄作瞎。然而,我要进一步说,青年人连物色对象时,都该装垄作瞎比 较好。

科学时代的年轻人, 可能不相信我的话, 认为我头脑太老旧, 完全不合时代 潮流。然而,我有五十年的观察和经历,在中国北方、南方、台湾、美国, 都看得很多。特别在召会中,我看见那些选择对象时很有主见的人,结果不 一定好。我在美国这二十年来,最少看过五百对夫妇结婚,我看得很清楚。 谁选得厉害,结果反而不好。简简单单的人,反而大部分都很好。我说得简 单, 意思是不凭自己选择, 肯把这事交在神手里, 说, 『主阿, 我是你所造 的, 我的前途在你手里。谁是好的对象、合式的对象, 你知道, 我不知道。 』我用婚姻作比喻,说到某处召会负责弟兄的更动,就是根据这原则。过去 我从不作这种事, 但现在我要这七位弟兄, 牢牢的绑在一起, 彼此相爱。这 个『要』不是命令,但他们若『要』,就会开始彼此喜欢。只要他们肯接受 这更动, 众人绑在一起事奉, 爱就随之而来。要相爱, 不要选择; 选择会开 后门, 让仇敌进来作工。盼望这七位弟兄把自己交在主手里, 忘记已过的历 史, 简单的配搭在一起, 彼此相爱。如果他们肯这样作, 就蒙恩了。『忘记 』非常合乎圣经的原则:第一,神饶恕了我们的罪,就忘记了我们的罪,( 来八12, ) 所以我们也当彼此饶恕。(弗四32. 西三13。) 在圣经里, 饶恕就 是忘记。真的忘记,才是真的赦免。第二,保罗告诉我们:『我只有一件事 ,就是忘记背后,努力面前的。』(腓三13。)将来我们进到新天新地,只 会记得怎样悔改,怎样得救,怎样享受主,怎样和弟兄姐妹有交通,那些恨 恶、嫉妒、分争, 统统都不记得。那时好事都记得清楚, 坏事都没记忆了。 所以, 我们今天就应当活在新天新地里, 如林后五章十七节所说的: 『若有 人在基督里, 他就是新造; 旧事已过, 看哪, 都变成新的了。』我们忘记背 后的, 忘记昨天的, 就彼此相爱了。

人若不在爱里,又说自己在灵里,那是唱戏,是表演。必须在爱里,继是真正在灵里;而在灵里,就是在基督里。盼望无论在何处,弟兄们既一同配搭服事,就必须相爱。爱是不计算人的恶,不计算人的短处,忘记坏事,忘记已往。若是这样,召会就得祝福,就满有生命,就得享主的同在;你得益处,别人也得益处。

#### 应当注意儿童工作

问: 召会是否应当注意儿童工作? 感觉一直缺乏合用的儿童教材。

答:儿童聚会在各处召会中,是一项非常重要的服事。然而,我们还得承认,各地作得并不彀。盼望各地负责弟兄们能注意这一面,尽力把青年弟兄姐妹带进来服事儿童。豫备教材不是一件容易的事,有时我们写出来的东西不一定得体;有时虽然写得不错,但分量显然不彀多。各地教导儿童的人,需要在主面前多多祷告,千万不要采用基督教主日学的教材,给儿童太多对圣经的先期知识,那对儿童是有害无益的。希望各地召会能注意儿童工作,这项工作实在值得作,应当作。若是儿童、小学、初中、高中,都能作得好,整个青年工作就有良好的基础。从儿童着手,时间过得很快,一转眼就过了十年。今年七岁的孩子,十年后就十七岁了。今年十岁的孩子,十年后就二十岁了。十七岁、二十岁的青年人,在召会中是很有用处的。这比到街上拉人来听福音、更有功效。

### 在配搭上该避免的事

关于召会的配搭,虽然一面说有麻烦,有苦头,但真实的配搭其实是很甜美的。关键在于怎么配搭。我们到了台湾以后,一九四九年八月一日,职事的工作在台北正式开工,一面尽力帮助台北召会,一面帮助建立台湾各地召会。我们一开头,在配搭上就绝对避免以下四件事:第一,避免意见。相信那时参加事奉聚会、长老聚会的弟兄们都记得,开头时,我非常透切的对大家说,在召会的治理和工作的配搭上,最该避免的就是意见。众人必须没有意见。第二,避免动肉体,或者说动血气;血气在配搭里绝对动不得。身为一个长老或同工,无论如何,都必须避免并弃绝血气。第三,避免辩论,绝不辩论。第四,避免分争。那时我在带领,实在是靠主恩典,在这几点上尽力作到没有意见,不动血气,没有辩论,也没有分争。所以主在整个台湾的见证,无论召会的治理,工作的配搭,从开头就立定一个良好的基础。

一切事都在于头一步; 头一步对了, 后面就很容易。要是头一步错了, 以后要改就非常难。若是刚才所说的这七位弟兄, 明白了他们的责任, 大家愿意绑在一起, 他们最需要防备的, 就是头一次动血气。绝不可有头一次的动血气; 他们无论如何都要靠主恩典, 避免头一次动血气。根基要立好。我在各处尽职, 发觉好多地方召会长老一同负责, 同工一同配搭, 根基立错了, 因为他们立了一个争吵、闹意见、动血气的根基。若是这样, 召会就很难往前。我在主面前经过多方的仰望, 深感主要我们放弃从前的那一套, 重新再立一个新的基础。我们在前面所题那处召会负责弟兄的变动是特别的, 但若各处都效法, 就变作死的规条。我从深处盼望一件事, 就是弟兄们在各地, 应当在你们的责任和配搭上, 重新有一个起头。在配搭上重新起头时, 一切要待人以诚, 不要应付、动血气、闹意见。同时, 在配搭里最美丽的一件事, 就是彼此相爱。大家要实实在在彼此相爱, 而且那个爱不是情感的、兴奋的、肤浅的、肉体的、分门结党的, 乃是在基督里, 在灵里的。

盼望今后各地都有一个基本的、清楚的、干净的、清洁的基础。立一个好的基础,比甚么都有价值。你到各地去得着一千人、一万人,都不比这个基础宝贝。新的一代要切切记牢这话,在配搭上绝不立混杂的基础,一定要立非常清洁、扎实的基础,没有意见,没有手腕,没有应付,没有血气,没有分争。基础一打稳,正派的人都要到你们那地聚会。基础打得不像样,只有不像样的人会去。物以类聚,甚么样的人就找甚么样的地方聚会。所以我们必须立下单纯的'清洁的、正派的、高尚的基础,这样才能得着有分量、正派的人。我们感谢主,在这个正当的基础上,主责在带进一些正派的人。在这个基础上,凡是不正派的人都无法留下,因为一留下就完全被暴露。在这个没有搀杂的地方,肉体发不出来,要动血气没人响应,要玩手法又没有财利。因此来到这条道路上的,都是要真理、要生命的。你越有真理,越有生命,基础打得越好,进来的人就越有分量。

一九七九年十月二十六 讲于菲律宾马尼拉

原刊于一九八一年一月『话语职事』第十三期